
Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara    

Vol. 05, No. 2, Juli – Desember 2025, pp. 254-265 

E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4i1  
 

254 
 

Implementasi Syura dalam Sistem Demokrasi Indonesia 

Nency Dela Oktora1, Kusifa Anjani2 Nety Hermawati3 

Universitas Islam Neger Jurai Siwo  

Lampung123 

Nencydellaoktora@gmail.com  anjanikusifa@gmail.com. 

Netyhermawati@gmail.com 

 

Article Info ABSTRACT 

Article history: 

Received 

28 November 2025 

Revised  

2 Desember 2025 

Accepted  

15 Desember 2025 

 

The implementation of shura in the Indonesian democratic system 

reflects the integration of the values of deliberation for consensus 

contained in the principles of Pancasila. Shura, which originates from 

the Islamic tradition, emphasizes the decision-making process through 

deliberation and active participation of all parties to reach mutual 

agreement. In the Indonesian context, the value of shura is adapted in 

the structure of people's representation, especially in the People's 

Consultative Assembly (MPR), which functions to formulate and ratify 

laws through a deliberation process. In this system, decision making 

prioritizes deliberation over voting, with voting only taking place in 

the event of a deadlock. Even though Indonesia has adopted a modern 

democratic system, the principle of shura is still upheld as the basis 

for making decisions that reflect the will of the people. This article 

discusses the implementation of shura in the Indonesian legislative 

process and how this concept has adapted to modern government 

practices, which adopt elements such as checks and balances to 

maintain the balance of power and prevent potential authoritarian 

leadership. Through the application of the shura principle, it is hoped 

that the political process in Indonesia can be more inclusive, 

transparent and reflect the aspirations of the people at large. 

 

Kata Kunci: 
Implementasi, 

Musyawarah,  

Sistem Demokrasi, Syura, 

 

Implementasi syura’ dalam demokrasi mencerminkan integrasi nilai-

nilai musyawarah untuk mufakat yang terkandung dalam prinsip 

Pancasila. Syura’ berasal dari tradisi Islam menekankan pada proses 

pengambilan keputusan melalui musyawarah dan pasrtisipasi aktif 

semua pihak untuk mancapai kesepakatan bersama. Dalam konteks 

Indonesia, nilai syura’ ini diadaptasi dalam struktur perwakilan rakyat, 

terutama dalam lembaga Majelis Permusyawaratan Rakyat (MPR), 

yang berfungsi untuk merumuskan dan mengesahkan undang-undang 

melalui proses musyawarah. Dalam system ini pengambilan keputusan 

lebih mengutamakan musyawarah daripada pemungutan suara, 

pemungutan suara hanya dilakukan apabila terjadi kebuntuan. 

Meskipun Indonesia mengadopsi sistem demokrasi modern, prinsip 

syura tetap dijunjung  tinggi sebagai dasar pengambilan keputusan 

yang mencerminkan kehendak rakyat. Artikel ini membaha stentang 

implementasi syura’ dalam proses legislasi Indonesia dan bagaimana 

konsep ini beradaptasi dengan praktik pemerintahan modern, yang 

mengadopsi elemen-elemen seperti checks and balance untuk menjaga 

keseimbangan kekuasaan dan mencegah potensi kepemimpinan 

otoriter. Melalui penerapan prinsip syura’, diharapkan proses poliyik 

di Indonesia dapat lebih inklusif, 

 
This is an open access article under the CC BY-SA license  

https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1
mailto:Nencydellaoktora@gmail.com
mailto:anjanikusifa@gmail.com
mailto:Netyhermawati@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara    

Vol. 05, No. 2, Juli – Desember 2025, pp. 254-265 

E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4i1  
 

255 
 

 

 

Pendahuluan 

Negara yang menjalankan pemerintahan yang berlandaskan hukum sebagai 

sistem pemerintahan, musyawarah atau syura telah menjadi bagian dari kehidupan 

Rasulullah dan para sahabat, sehingga hampir tidak ada yang tidal 

dimusyawarahkan oleh beliau pada saat mendapatkan masalah karena selain 

musyawarah merupakan perintah Allah. Musyawarah juga dapar dijadikan sebgai 

media untuk menyelesaikan segala konflik dan problem. Berangkat dari kebiasaan 

ini banyak sekali penyelesaian masalah yang menggunakan metode syura’ sebagai 

solusi baik dalam pemerintahan, anatar individu, dan anatar kelompok. Karen 

metode syura’ terbukti mampu menghasilkan keputusan yang dapat diterima dan 

disepakati bersama. Begitu juga dalam sebuah lembaga atau organisasi syura 

menjadi salah satu sistem atau metode yang digunakan dalam memecahkan 

masalah dan menemukan solusi yang dapat diterima. Karena sistem syura’ 

memberikan hak pad asetiap anggota untuk berpendapat tanpa tekanan. Namun ada 

kalanya terjadi perselisihan dalam pelaksanna proses syura’ karena perbedaan 

pendapat. Implementasi syura’ dalam lembaga pemerintahan merupakan suatu 

pendekatan tyang semakin relevan ditengan tuntutan untuk meningkatkan 

partisipasi publik dan transparansi dalam pengambilan keputusan. Dalam konteks 

pemerintahan modern, dimana masyrakat semakin kritis dan terinformasi, 

keberadaan proses partisipasi seperti syura’ menjadi penting untuk menciptakan 

kebijakan yang lebih akuntable dan responsif terhadap kebutuhan rakyat.1 Tujuan 

dari penelitian ini adalah mengkaji bagaimana syura dapat diimplementasikan 

dalam sistem pemerintahan demokrasi. Selian itu menganalisis relevansi syura 

dalam konteks kebijakan publik modern dan menyediakan rekomendasi untuk 

penerapan syura’ sebagai model ideal dalam pengambilan keputusan di Indonesia. 

Penelitian terdahulu dalam artikel yang pertama dengan judul “Konsep 

Syura dan Lembaga-Lembaga Penyelengaraan Negara” yang ditulis oleh E. Zaenal 

Muttaqin menjelaskan tentang praktik syura’ pada masa Islam klasik tidak 

menampakan proses syura’ seperti yang dikenal saat ini telah mengalami 

https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1


Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara    

Vol. 05, No. 2, Juli – Desember 2025, pp. 254-265 

E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4i1  
 

256 
 

perubahan dan pendefinisian ulang, terutama jika merujuk pada praktik kenegaraan 

masa disnasti-dinasti Islam. Yang kedua dalam artikel dengan judul “Implementasi 

Konsep Syura’ pada Lembaga Majelis Permusyawartan Rakyat Republik 

Indonesia” yang ditulis oleh Rasyid Ashidiq dan Siti Ngainnur Rohmah yang 

membahas tetntang bagaimana konsep syura’ dan implementasinya oleh MPR RI. 

Yang terakhir dalam artikel yang berjudul “Prinsip Syura’ dalam Ketatanegaraan 

Indonesia” yang ditulis oleh Firmansyah, Windi Rianti, dan Nyimas Lidia Putri 

yang membahas tentang syura’ dan musyawarah, khususnya antara penguasa dan 

rakyat merupakan salah satu prinsip dasar politik Islam dari lima prinsip lainnya, 

yaitu prinsip keadilan, prinsip kebebasan, prinsip persamaan dan prinsip 

pertanggungjawaban.1 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 

kepustakaan (library research) yang bertujuan untuk menganalisis secara 

mendalam konsep dan implementasi prinsip syura’ dalam sistem demokrasi 

Indonesia. Pendekatan ini dipilih karena penelitian berfokus pada pemahaman 

nilai-nilai normatif dan filosofis yang terkandung dalam ajaran Islam serta 

relevansinya terhadap praktik demokrasi Pancasila. Data penelitian diperoleh dari 

berbagai sumber literatur, baik primer seperti Al-Qur’an, hadis, dan karya ulama 

klasik, maupun sekunder seperti buku, artikel jurnal ilmiah, dan dokumen 

akademik yang relevan. Analisis dilakukan melalui tahapan identifikasi, 

klasifikasi, dan analisis isi (content analysis) untuk menemukan hubungan antara 

prinsip syura’ dan praktik musyawarah mufakat dalam sistem ketatanegaraan 

Indonesia. Selanjutnya, hasil analisis diinterpretasikan secara deskriptif-analitis 

guna memperoleh pemahaman yang komprehensif mengenai penerapan nilai-nilai 

syura’ dalam konteks pemerintahan modern. Validasi data dilakukan dengan 

triangulasi sumber untuk memastikan keabsahan dan konsistensi temuan, sehingga 

hasil penelitian ini dapat memberikan kontribusi teoritis dan praktis terhadap 

                                                           
1 Rasyid Ashidiq and Siti Ngainnur Rohmah, “Implementasi Konsep Syura Pada Lembaga Majelis 
Permusyawaratan Rakyat Republik Indonesia,” SALAM: Jurnal Sosial Dan Budaya Syar-I 10, no. 2 (2023). 

https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1


Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara    

Vol. 05, No. 2, Juli – Desember 2025, pp. 254-265 

E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4i1  
 

257 
 

penguatan nilai partisipasi, keadilan, dan musyawarah dalam sistem demokrasi 

Indonesia.  

Pembahasan  

Syura’ atau musyawarah berasal dari bahasa arab Syura’ yang berarti sesuatu yang 

tampak jelas. Menurut Istilah Syura adalah musyawarah dengan tujuan membuat 

keputusan untuk menyelesaikan masalah, perundingan dan perembukan. Atau 

dapat juga diartikan sebagai pembicaraan antara individu atau kelompok yang 

mebahasa persoalan yang membutuhkan keputusan berupa kesepakatan bersama 

atau dengan suara terbanyak2. Beberapa ulama mendefinisikan syura’ dengan 

berbeda-beda. Menurut Ibnu arabai syura’ adalah berkumpul untuk membahas 

suatu masalh adgar dapat meminta pendapat satu sama lain dan mengemukakan 

pendapatnya. Sedanglkan Ar-Raghib berpendapat bahwa syura’ atau asy-syura 

sama dengan almasyah, yaitu saling memberikan pendapat dan 

mempertimbangkan pendapat satu sama lain guna mendapat satu keputusan atau 

pendapat yang dapat disepakati. Sementara Mahmud al- Khalidi mengatakan 

bahwa syura adalah berkumpulnya masnusia untuk mengemukakan pendapat 

tentang suatu masalah lalu menyimpilkannya untuk memperoleh prtunjuk untuk 

mengambil suatu keputusan3. 

Dari beberapa pendapat ulama diatas dapat disimpulkan bahwa syura’ adalah 

proses pengambilan keputusan yang melibatkan partisipasi aktif dari semua 

anggotanya untuk mencapai tujuan bersama. 

Para pendiri Bangsa Indonesia (Funding Father) mentradisikan syura’ dalam 

perumusan konstitusi Indonesia melalui panitia sembilan dan melembagakan 

syura’ atau musyawarah untuk mengakomodir aspirasi rakyat. Hal ini dilandasi 

pemikiran tentang konsepsi lembaga perwakilan didalam Islam adalah suatu 

kenyataan bahwa didalam Islam tidak semua umatnya memerintah secara 

langsung. Hal ini membawa makna bahwa didalam Islam dikenal mekanisme 

perwakilan, kendatipun dengan nilai dan isi yang berlainan dengan konsepsi dari 

                                                           
2 Anis Tilawati and Ananda Emiel Kamala, “Syura Dan Demokrasi Perspektif Hermeneutika Abdullah Saeed : 
Relevansinya Dengan Demokrasi Di Indonesia,” Sophist : Jurnal Sosial Politik Kajian Islam Dan Tafsir 2 (2020). 
3 akhmad roja badrus Zaman, “Syura Dan Demokrasi Dalam Prespektif Al-Quran,” Raushan Fikr 8, no. 2 (2019). 

https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1


Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara    

Vol. 05, No. 2, Juli – Desember 2025, pp. 254-265 

E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4i1  
 

258 
 

barat. Sehungga secara filosofis dapat dipahami bahwa Islam sebagai ajaran tidak 

hanya semata-mata mengatur persoalan akhirat tetapi juga persoalan dunia.4 

Prinsip-Prinsip Syura’ 

Prinsip atau nilai yang menjadi dasar pelaksanaan Syura’ dalam proses 

pengambilan keputusan, dimana semua pihak yang terlibat berhak untuk 

berpartisipasi, mengemukkan pendapat, dan mecari kesepakatan bersama. Konsep 

ini juga berasan dari ajaran Islam, tetapi juga diterapkan dalam berbagai sistem 

pemerintahan dan organisasi modern, termasuk dalam prinsip demokrasi Pancasila 

di Indonesia. 

Secara umum prinsip syura’ mengutamakan musyawarah, kerjasama dan 

penghargaan terhadap pendapat orang lain untuk mencapai keputusan yang baik 

dan bijaksana. Prinsip ini menekankan pada nilai keadilan, kebebasan berpendapat, 

dan kebaikan bersama. Prinsip syura’ dalam demokrasi Pancasila: Pertama, 

Musyawarah dan mufakat, dalam demokrasi Pancasila musyawarah sebelum 

pengambilan keputusan menjadi ciri khas prisisp syura. Diaman pembahasan 

mengenai masalah yang dihadapi oleh semua pihak yang terlibat dengan tujuan 

mencapai kesepakatann bersama5. Kedua, Keterlibatan Aktif Rakyat, demokrasi 

Pancasila menekankan pentingnya keaktifan dari berbagai elemen termasuk 

masyarakat. Proses musyawarah mencangkup keterlibatan kelompok masyarakat 

kecil, wakil rakyat, serta pihak-pihak terkait agar keputusan yang diambil 

mencerminkan kehendak rakyat. Ketiga, Keadilan dan kesetaraan, dalam 

demokrasi Pancasila, pengambilan keputusan melalui musyawarah harus 

mencerminkan nilai keadilan dan kesetaraan. Semua pihak yang terlibat dalam 

proses musyawarah harus diperlakukan secara adil dan setara, tanpa ada 

diskriminasi atau dominasi pihak tertentu. Ini juga sesuai dengan nilai keadilan 

sosial yang terkandung dalam sila kedua Pancasila, Kemanusiaan yang Adil dan 

Beradab. Semua pihak memiliki kesempatan yang sama untuk menyampaikan 

pendapat dan tidak ada pihak yang didominasi, menciptakan keputusan yang adil 

untuk seluruh rakyat. Keempat, Transparansi dan Akuntabilitas. Transparansi 

                                                           
4 Kun Budianto, “Kelembagaan Politik Islam: Konsep Konstitusi, Legislasi, Demokrasi, Ummah Dan Syura,” 
Jurnal Studi Sosial Dan Politik 1, no. 2 (2017). 
5 Sumardi Efendi, “Prinsip Syura Dalam Pembentukan Kebijakan Publik Menurut Hukum Islam,” CONSTITUO: 
Journal of State and Political 3, no. 1 (2024). 

https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1


Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara    

Vol. 05, No. 2, Juli – Desember 2025, pp. 254-265 

E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4i1  
 

259 
 

dalam proses pengambilan keputusan penting dalam musyawarah, agar masyarakat 

dapat mengetahui dasar dan alasan di balik keputusan yang diambil. Hal ini 

meningkatkan akuntabilitas pemerintah dan lembaga legislatif terhadap rakyat. 

Keputusan yang diambil harus dapat dipertanggungjawabkan kepada rakyat 

sebagai pemilik kedaulatan. Setiap keputusan yang diambil melalui musyawarah 

harus transparan dan jelas, serta dapat dipertanggungjawabkan kepada publik, baik 

dalam hal proses maupun hasilnya.6 

Syura merupakan tindakan yang mengutamakan kualitas diri seseorang dengan 

pemahaman yang dimiliki terhadap segala aturan agama, maka ia tidak 

menyimpang dalam mengambil keputusan. Prinsip syura’ tidak hanya memberi 

kontibusi bagi pengayaan metodologi dalam pengambilan keputusan saja tatpi juga 

memberi kontibhsi dalam dialog antar politik islam dan demokrasi barat terutama 

dalam lembaga legislatif. Konsep yang termasuk dalam prinsip-prinsip syura’ 

adalah hal yang berhubungan denga kepentingan rakyat. Bebebrapa prinsip 

keadilan dalam islam yang akan mempengaruhi keputusan syura’; 

1. Prinsip hukum 

Keadilan hukum dalam Islam tidak menyamakan hukuman diantara orang 

kuat dan orang lemah, tetapi memiliki persepsi lain yang belum pernah ada, bahwa 

hukuman bisa menjadi lebih berat bila pelakunya adalah orang besar, dan hukuman 

sesuai dengan tindakan pidana, maka haruslah hukuman itu menjadi lebih berat 

sesuai dengan kelas pelaku tindak pidana tersebut. Sehingga, semakin tinggi 

kualitas kejahatan, akan semakin tinggi sanksi yang di berikan dan semakin tinggi 

status sosial dan kedudukan sesesorang dalam masyarakat, akan semakin berat 

hukuman yang akan dijatuhkan. 

2. Prinsip ekonomi 

Dalam hubungannya dengan keadilan dalam ekonomi, bahwa keadilan pada 

prinsipnya adalah harta tidak boleh terpusat pada kelompok aghniya atau golongan 

kaya saja. Islam memberikan hak kepada orang-orang miskin atas harta orang-

orang kaya sekedar memenuhi kebutuhan mereka, dan sesuai dengan kepentingan 

                                                           
6 Ichsan Muhajir, “Mewujudkan Good Governance Melalui Asas Akuntabilitas Dalam Pengelolaan Keuangan 
Negara,” Jurnal Ilmiah Dunia Hukum 4 (2019): 1–9. 

https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1


Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara    

Vol. 05, No. 2, Juli – Desember 2025, pp. 254-265 

E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4i1  
 

260 
 

yang baik bagi masyarakat, sehingga karenanya kehidupan masyarakat dapat 

sempurna, adil dan produktif. Jadi Islam tidak memisah-misahkan prinsip-prinsip 

kehidupan, antara material, intelektual, keagamaan dan duniawi, akan tetapi Islam 

mengatur keseluruhannya sehingga satu sama lain dapat dirangkaikan sebagai satu 

bentuk kehidupan yang utuh terpadu dan sulit untuk diperlakukan dengan 

diskriminasi. 

3. Prinsip Politik 

Konsep syura sudah jelas berbeda sistem demokrasi ala barat. Syura tidak 

mengenal mayoritas tanpa hukum yang jelas, yang berlaku hanyalah suara 

mayoritas yang sesuai dengan hukum agama karena itulah kebenaran yang haqiqi. 

Dalam syura, setiap peserta syura memiliki hak dan dapat mengemukakan 

pendapat dan pemikirannya masing-masing dengan bebas mengenai permasalahan 

yang sedang dibahas, karena syura menghargai kemerdekaan berpikir dan 

mengeluarkan pendapat7. 

Konsep syura’ dalam Demokrasi Pancasila 

Pada konteks Pancasila, Syura diakui sebagai bagian integral dari sistem 

politik, terutama dalam pengambilan keputusan oleh Majelis Permusyawaratan 

Rakyat (MPR) yang berfungsi sebagai lembaga legislasi. Sedangkan Demokrasi 

Pancasila mengintegrasikan nilai- nilai syura’ dalam prinsip kerakyatan yang 

dipimpin oleh hikmat kebijaksanaan dalam permusyawaratan dan perwakilan. 

Musyawarah untuk mufakat menjadi metode utama dalam penyelesaian masalah. 

Jika terjadi kebuntuan, baru dilakukan pemungutan suara, menunjukkan bahwa 

musyawarah lebih diutamakan daripada voting pengambilan keputusan dimana 

hasil keputusan diharapkan mencerminkan kehendak masyarakat bersama.8 

Implementasi Syura’ dalam konteks modern saat ini sangat identic dengan 

demokrasi, meskipun ada beberapa pemikir Islam yang membedakanya. Namun 

terdapat variable umum yang menjadikan keduanya serupa, yaitu kebebasan 

berpendapat. Meskipun serupa tetapi syura dan demokrasi tidak sutuhnya sama. 

Pada tataran praktek masa kini, syura dalam penyelnggaraan Negara  sudah 

                                                           
7 Firmansyah, Windy Riyani, and Nyimas Lidya Putri, “Prinsip Syura Dalam Ketatanegaraan Indonesia,” Siyasah 
Jurnal Hukum Tata Negara 3, no. 1 (2023). 
8 Firmansyah, Riyani, and Putri. 

https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1


Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara    

Vol. 05, No. 2, Juli – Desember 2025, pp. 254-265 

E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4i1  
 

261 
 

mengalami modifikasi, perubahan tersebut cenderung mengadopsi konsep 

pemerintahan Barat seperti halnya cheks and balance. Konsep seperti ini 

dibutuhkan untuk menghindari adanya potensi kepemimpinana yang otoriter, 

sehingga lembaga Negara yang berfungsi sebagai penyelenggara Negara mampu 

berjalan sesuai dengan fungsinya. Salah satu fungsi tersebut adalah proses syura’, 

yaitu menampung aspirasi setiap anggota parlemen (apabila dalam lembaga 

legislatif) atau anggoata lainya. Proses yang seimbang bagi setiap anggota untuk 

mengutarakan pendapat tentu harus didukung oleh sistem yang baik.9 

Lembaga MPR RI menerapkan syura dalam proses legislasi. Dalam konteks 

ini musyawarah dilakukan untuk mencapai kesepakatan bersama sebelum 

mengambil keputusan. Keputusan yang diambil melalui musyawarah mufakat 

menjadi prioritas dan pemungutan suara hanya dilakukan saat terjadi kebuntuan, 

yang menunjukan bahwa meskipun Indonesia mengadopsi sistem demokrasi 

modern, namun nilai-nilai syura’ tetap dijunjung tinggi. 

Dalam proses legislasi, MPR berfungsi sebagai lembaga yang merancang 

dan mengesahkan undang-undang. Proses ini dilakukan dengan melibatkan 

berbagai elemen masyarakat dalam partai politik untuk memastikan bahwa 

pengambilan keputusan yang diambil mencermerminkan kepentingan umum. MPR 

berusaha untuk menerapkan syura dengan cara yang sesuai dengan ajaran Islam 

diaman keputusan harus diambil melalui musyawarah untuk mencapai mufakat.1010 

Untuk melaksanaan syura’ berjalan dengan baik dan benar diperlukan 

tahapan dan langkah yang harus dilalui. Langkah-langkah yang harus dilalui untuk 

memulai proses syura diantaramya: 

1. Hal penting yang selalu disiapkan adalah mengidentifikasi dan mengkaji lebih 

dalam data-data yang diperlukan sesuai dengan topik pembahasan di musyawarah 

agar mampu menyiapkan solusi-solusi atau arahan-arahan yang tepat dalam 

musyawarah. 

                                                           
9 E. Zaenal Muttaqin, “Konsep Syura Dan Lembaga Penyelenggara Negara,” Al Qisthâs; Jurnal Hukum Dan 
Politik 9, no. 2 (2018). 
10 Ashidiq and Rohmah, “Implementasi Konsep Syura Pada Lembaga Majelis Permusyawaratan Rakyat Republik 
Indonesia,.” 

https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1


Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara    

Vol. 05, No. 2, Juli – Desember 2025, pp. 254-265 

E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4i1  
 

262 
 

2. Kemudian menyiapkan draft-draft dokumen atau pembahasan musyawarah yang 

menunjang agar peserta musyawarah memiliki gambaran umum maupun khusus, 

konsep ataupun teknis, sehingga musyawarah dapat berjalan lebih efektif. 

3. membagikan agenda pembahasan rapat kepada semua peserta musyawarah dengan 

tujuan mereka dapat mempersiapkan ide-ide sesuai dengan agenda pembahasan 

yang ada11 

 

Dengan demikian, Konsep syura’ atau musyawarah merupakan prinsip dasar dalam 

sistem pemerintahan Islam yang menekankan partisipasi, keadilan, dan tanggung 

jawab kolektif dalam pengambilan keputusan. Prinsip ini memiliki keselarasan 

yang mendalam dengan nilai-nilai Demokrasi Pancasila, khususnya sila keempat 

yang berbunyi “Kerakyatan yang dipimpin oleh hikmat kebijaksanaan dalam 

permusyawaratan/perwakilan.” Dalam pandangan Islam, syura’ bukan sekadar 

proses diskusi, tetapi sebuah mekanisme untuk mewujudkan keadilan sosial dan 

menjamin bahwa keputusan yang diambil mencerminkan kehendak umat.  Dalam 

konteks Indonesia, nilai-nilai syura’ diadopsi dalam sistem Demokrasi Pancasila 

melalui praktik musyawarah mufakat yang dilaksanakan dalam lembaga-lembaga 

negara, terutama Majelis Permusyawaratan Rakyat (MPR). Proses legislasi di MPR 

lebih mengutamakan kesepakatan bersama sebelum menempuh pemungutan suara, 

sehingga setiap kebijakan yang dihasilkan diharapkan mencerminkan kepentingan 

rakyat secara luas. Hal ini menunjukkan bahwa meskipun Indonesia menganut 

sistem demokrasi modern, nilai-nilai syura’ tetap dijunjung tinggi sebagai dasar 

moral dalam praktik politik kenegaraan. 

Tantangan dalam Implementasi Syura’ 

Konsep Syura’ sangat ideal implementsinya dalam konteks modern sering kali 

menghadapi berbagai tantangan. Beberapa tantangan tersebut termasuk kurangnya 

pemahaman terhadap prinsip-prinsip syura, dominasi kelompok tertentu dalam 

musyawarah, serta ketidakmampuan mencapai konsensus. Selain itu, dalam 

beberapa konteks politik, syura sering digunakan sebagai alat untuk melegitimasi 

                                                           
11 Adi Gunawan Saputra, Mochammad Rozikin, and Suryadi, “Penerapan Syura Dalam Kepimpinan Publik,” 
Jurnal Administrasi Public (JAP) 2, no. 2 (2011). 

https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1


Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara    

Vol. 05, No. 2, Juli – Desember 2025, pp. 254-265 

E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4i1  
 

263 
 

keputusan yang sebenarnya telah dibuat oleh segelintir elit. Dalam pelaksannanya 

juga sering terjadi perbedaan pendapat antar anggota. Hal ini justru menimbulakn 

perselisah diantara anggota lembaga atau bahakn antar lembaga. Kurangnya 

pemahaman tentang syura dan keterbatasan sumber daya juga menjadi tantangan 

lainnya dalam pelaksannan syura’12. Tantangan dalam implementasi syura’ pada 

konteks pemerintahan modern, sebagaimana diuraikan oleh Kusifa Anjani, terletak 

pada kesenjangan antara nilai ideal dan praktik politik yang terjadi di lembaga-

lembaga negara Indonesia. Secara normatif, syura’ menekankan prinsip 

keterbukaan, keadilan, dan partisipasi aktif seluruh pihak dalam pengambilan 

keputusan, namun dalam praktiknya seringkali terhambat oleh dominasi kelompok 

politik tertentu, kepentingan pragmatis, serta rendahnya pemahaman terhadap 

nilai-nilai partisipatif yang bersumber dari ajaran Islam Dalam konteks demokrasi 

modern, pelaksanaan syura’ juga menghadapi tantangan dalam menjaga 

keseimbangan antara kebebasan berpendapat dengan kebutuhan untuk mencapai 

mufakat, karena seringkali perbedaan pandangan politik menimbulkan kebuntuan 

dalam proses legislasi. Menurut Nurdin, salah satu persoalan utama adalah belum 

adanya sistem kelembagaan yang benar-benar menginternalisasi nilai-nilai moral 

syura’ ke dalam mekanisme pengambilan keputusan publik, sehingga musyawarah 

cenderung bersifat formalitas tanpa substansi deliberatif yang mendalam13 

Sementara itu, Al-Faruqi menegaskan bahwa penerapan syura’ dalam politik 

modern harus didukung oleh kesadaran moral dan spiritual para pemimpin agar 

tidak terjebak dalam politik mayoritarian yang mengabaikan nilai hikmah dan 

keadilan sosial.14 Oleh karena itu, untuk merealisasikan syura’ secara substantif 

dalam Demokrasi Pancasila, diperlukan rekonstruksi budaya politik yang berbasis 

nilai keislaman, peningkatan literasi politik umat, serta peneguhan etika 

kepemimpinan yang menjadikan musyawarah sebagai sarana mencapai kebenaran 

dan keadilan, bukan sekadar alat legitimasi kekuasaan. 

Penutup 

                                                           
12 Efendi, “Prinsip Syura Dalam Pembentukan Kebijakan Publik Menurut Hukum Islam.” 
13 A. Nurdin, “Revitalisasi Prinsip Syura Dalam Sistem Demokrasi Modern,” Urnal Pemikiran Hukum Islam 9, no. 
2 (2022). 
14 Ismail R Al-Faruqi, Islam and the Problem of Governance: Toward a Moral Foundation of Politics (Kuala 
Lumpur: IIIT Press, 2021). 

https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1


Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara    

Vol. 05, No. 2, Juli – Desember 2025, pp. 254-265 

E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4i1  
 

264 
 

Konsep syura’ sebagai prinsip musyawarah dalam Islam memiliki relevansi yang 

kuat dengan sistem Demokrasi Pancasila karena keduanya menempatkan 

partisipasi, keadilan, dan hikmat kebijaksanaan sebagai landasan utama dalam 

pengambilan keputusan. Syura’ tidak hanya menjadi ajaran moral, tetapi juga 

model etis dalam penyelenggaraan pemerintahan yang transparan dan berorientasi 

pada kemaslahatan rakyat. Implementasi syura’ di Indonesia tercermin dalam 

praktik musyawarah mufakat di lembaga legislatif seperti MPR, yang berusaha 

mengedepankan kesepakatan bersama sebelum voting dilakukan. Namun 

demikian, praktik syura’ menghadapi tantangan serius, antara lain dominasi 

kepentingan politik, lemahnya pemahaman terhadap nilai-nilai deliberatif, serta 

belum optimalnya internalisasi etika syura’ dalam tata kelola pemerintahan 

modern. Oleh karena itu, diperlukan revitalisasi nilai syura’ melalui pendidikan 

politik, penguatan etika kepemimpinan, dan reformasi kelembagaan agar 

musyawarah tidak hanya menjadi prosedur formal, tetapi benar-benar berfungsi 

sebagai instrumen moral untuk mewujudkan keadilan sosial dan pemerintahan 

yang berorientasi pada kemaslahatan umum. Dengan demikian, integrasi syura’ 

dan Demokrasi Pancasila menjadi fondasi ideal bagi pembangunan sistem politik 

Indonesia yang inklusif, beretika, dan berkeadilan. 

Daftar Pustaka  

Al-Faruqi, Ismail R. Islam and the Problem of Governance: Toward a 

Moral Foundation of Politics. Kuala Lumpur: IIIT Press, 2021. 

Ashidiq, Rasyid, and Siti Ngainnur Rohmah. “Implementasi Konsep Syura 

Pada Lembaga Majelis Permusyawaratan Rakyat Republik 

Indonesia,.” SALAM: Jurnal Sosial Dan Budaya Syar-I 10, no. 2 

(2023). 

Budianto, Kun. “Kelembagaan Politik Islam: Konsep Konstitusi, Legislasi, 

Demokrasi, Ummah Dan Syura.” Jurnal Studi Sosial Dan Politik 1, 

no. 2 (2017). 

Efendi, Sumardi. “Prinsip Syura Dalam Pembentukan Kebijakan Publik 

Menurut Hukum Islam.” CONSTITUO: Journal of State and Political 

3, no. 1 (2024). 

https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1


Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara    

Vol. 05, No. 2, Juli – Desember 2025, pp. 254-265 

E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4i1  
 

265 
 

Firmansyah, Windy Riyani, and Nyimas Lidya Putri. “Prinsip Syura 

Dalam Ketatanegaraan Indonesia.” Siyasah Jurnal Hukum Tata 

Negara 3, no. 1 (2023). 

Ichsan Muhajir. “Mewujudkan Good Governance Melalui Asas 

Akuntabilitas Dalam Pengelolaan Keuangan Negara.” Jurnal Ilmiah 

Dunia Hukum 4 (2019): 1–9. 

Muttaqin, E. Zaenal. “Konsep Syura Dan Lembaga Penyelenggara 

Negara.” Al Qisthâs; Jurnal Hukum Dan Politik 9, no. 2 (2018). 

Nurdin, A. “Revitalisasi Prinsip Syura Dalam Sistem Demokrasi Modern.” 

Urnal Pemikiran Hukum Islam 9, no. 2 (2022). 

Saputra, Adi Gunawan, Mochammad Rozikin, and Suryadi. “Penerapan 

Syura Dalam Kepimpinan Publik,.” Jurnal Administrasi Public (JAP) 

2, no. 2 (2011). 

Tilawati, Anis, and Ananda Emiel Kamala. “Syura Dan Demokrasi 

Perspektif Hermeneutika Abdullah Saeed : Relevansinya Dengan 

Demokrasi Di Indonesia.” Sophist : Jurnal Sosial Politik Kajian Islam 

Dan Tafsir 2 (2020). 

Zaman, akhmad roja badrus. “Syura Dan Demokrasi Dalam Prespektif Al-

Quran.” Raushan Fikr 8, no. 2 (2019). 

 

 

https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1

