Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara
Vol. 05, No. 2, Juli — Desember 2025, pp. 151 -167
E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4il

Figh Siyasah; Konsep, Sejarah, dan Dinamika Perkembangannya

M. Arfan Ahwadzy

Ma’had Aly Lirboyo Kediri Jawa Timur

Email: muhammadarfanahwadzy28@gmail.com

Article Info

ABSTRACT

Article history:

Received

2 Oktober 2025
Revised

28 November 2025
Accepted

12 Desember 2025

Figh siyasah is an essential part of Islamic intellectual heritage,
playing a strategic role in responding to the dynamics of power and
state governance throughout Islamic civilization history. This article
aims to examine the fundamental concepts, history, and
developmental dynamics of figh siyasah from the classical period to
the contemporary era. This study employs a qualitative approach
using library research methods, with data obtained from relevant
primary and secondary literature, which are then analyzed
descriptively, historically, and normatively. The findings indicate that
figh siyasah possesses a dynamic and adaptive character, enabling
Islamic political principles to remain relevant in addressing
contemporary challenges. Socio-political changes in various Muslim
countries demonstrate that figh siyasah can be contextualized within
modern governmental systems without losing its sharia values. This
article concludes that figh siyasah functions not only as an
intellectual legacy but also as a normative and ethical foundation for
building just governance. These findings provide practical
contributions in formulating models of the relationship between
religion and state that are inclusive, contextual, and aligned with the
principles of substantive democracy.

Keywords: Figh Siyasah, Islamic Law, Islamic Politics, Sharia

Kata Kunci:

Figh Siyasah,
Hukum Islam,
Politik Islam,
Syariat.

Figh siyasah merupakan bagian dari khazanah pemikiran Islam yang
memiliki peran strategis dalam merespons dinamika kekuasaan dan
tata kelola negara sepanjang sejarah peradaban Islam. Artikel ini
bertujuan untuk mengkaji konsep dasar, sejarah, serta dinamika
perkembangan istilah siyasah dari masa klasik hingga era
kontemporer. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif
dengan metode kajian pustaka, di mana data diperoleh dari literatur
primer dan sekunder yang relevan, kemudian dianalisis secara
deskriptif, historis, dan normatif. Hasil kajian menunjukkan bahwa
figh siyasah memiliki karakter dinamis dan adaptif, yang
memungkinkan prinsip-prinsip politik Islam untuk terus relevan
dalam menjawab tantangan zaman. Perubahan sosial-politik di
berbagai negara Muslim menunjukkan bahwa figh siyasah dapat
dikontekstualisasikan dengan sistem pemerintahan modern tanpa
kehilangan nilai-nilai syariah. Artikel ini menyimpulkan bahwa figh
siyasah tidak hanya berfungsi sebagai warisan intelektual, tetapi juga
sebagai landasan normatif dan etis dalam membangun tata kelola
pemerintahan yang berkeadilan. Temuan ini memberikan kontribusi
dalam merumuskan model relasi antara agama dan negara yang
inklusif, kontekstual, dan sejalan dengan prinsip-prinsip demokrasi
substansial.

This is an open access article under the CC BY-SA license

&0

151


https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1
mailto:muhammadarfanahwadzy28@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara
Vol. 05, No. 2, Juli — Desember 2025, pp. 151 -167
E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4il

Pendahuluan

Dalam beberapa dekade terakhir, dunia Islam menghadapi berbagai
tantangan politik yang kompleks, mulai dari krisis kepemimpinan, konflik internal,
hingga intervensi asing yang mengguncang stabilitas sejumlah negara Muslim.
Gerakan reformasi politik, tuntutan demokratisasi, serta upaya menegakkan
keadilan sosial semakin mendorong munculnya wacana-wacana baru dalam
pemikiran Islam kontemporer.! Di tengah perubahan ini, muncul kebutuhan untuk
meninjau kembali dasar-dasar konseptual dalam sistem politik Islam yang selama
ini diwariskan melalui tradisi intelektual klasik.

Fenomena global seperti kegagalan negara-negara pascakolonial dalam
membangun sistem pemerintahan yang stabil, kebangkitan ideologi Islam politik,
hingga perdebatan mengenai kompatibilitas syariat dengan prinsip-prinsip
demokrasi dan hak asasi manusia menempatkan figh siyasah dalam posisi strategis
sebagai sumber rujukan normatif maupun praktis.2 Demikian halnya dalam konteks
nasional khususnya di negara berpenduduk mayoritas Muslim seperti Indonesia,
muncul berbagai dinamika yang menyentuh persoalan hubungan agama dan
negara, peran politik keagamaan, serta pengaruh hukum Islam dalam sistem hukum
nasional.®

Selain itu, isu global seperti terorisme dan radikalisme turut menempatkan
figh siyasah dalam pusaran perdebatan yang intens. Sebagian kalangan
menafsirkan teks-teks klasik secara literal untuk melegitimasi tindakan kekerasan,
sementara yang lain justru menekankan reinterpretasi hukum Islam guna
meneguhkan prinsip perdamaian dan keamanan internasional. Persoalan lain yang
tidak kalah penting adalah pengaruh kapitalisme global dan intervensi politik asing
yang sering menggerus kedaulatan negara-negara Muslim. Situasi ini menuntut

figh siyasah merumuskan konsep kemandirian politik yang tetap selaras dengan

! Masykuri Abdillah, “Sharia and Politics in the Context of Globalization and Society 5.0,”
AHKAM: Jurnal Ilmu Syariah 22, no. 2 (2022): 263-86.

2 Lady M.a dkk., “Kedudukan Komisi Nasional Ham Dalam Konstitusi Dan
Ketatanegaraan,” Siyasah 1, no. 1 (2021): 76-93, https://e-
journal.metrouniv.ac.id/siyasah/article/view/3752. Lihat juga dalam: Muhammad Arfan Ahwadzy,
“The Implementation of Figh Siyasah in Indonesia’s Democratic System: The Perspective of Abdul
Wahhab Khallaf,” Siyasah Wa Qanuniyah : Jurnal llmiah Ma’had Aly Raudhatul Ma’arif 3, no. 1
(2025): 1-23, https://doi.org/10.61842/swq/v3il.25.

% Jimly Asshiddigie, “Pembumian Nilai-Nilai Pancasila Dalam Praktik Kehidupan
Berbangsa Dan Bernegara,” Jurnal Pembumian Pancasila 4, no. 1 (2024): 21-29,
https://doi.org/10.63758/jpp.v4i1.38.

152


https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1

Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara
Vol. 05, No. 2, Juli — Desember 2025, pp. 151 -167
E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4il

magqasid al-syari‘ah, namun juga adaptif terhadap mekanisme global yang tidak
bisa dihindari.

Di samping, dalam konteks negara-bangsa, dinamika figh siyasah hadir
dalam perdebatan mengenai posisi hukum Islam dalam sistem hukum nasional,
relasi agama dan negara, hingga diskursus peran partai politik berbasis Islam.
Implementasi prinsip-prinsip siyasah syar‘iyyah dalam tataran kebijakan publik
pada akhirnya menjadi tantangan nyata yang menuntut keberanian intelektual
sekaligus kepekaan sosial.

Figh siyasah sebagai disiplin ilmu yang membahas aspek politik dalam
kerangka hukum Islam menjadi keniscayaan untuk dikaji ulang dalam kerangka
sosial-politik yang terus berubah. Sebagai bagian dari warisan hukum Islam, figh
siyasah menjadi upaya keilmuan islam dalam memberikan prinsip-prinsip dasar
tentang keadilan, tanggung jawab pemimpin, dan perlindungan terhadap hak-hak
masyarakat.* Berdasarkan hal tersebut, kajian ini bertujuan untuk mengeksplorasi
konsep, sejarah, serta dinamika perkembangan figh siyasah, dengan menyoroti
bagaimana pemikiran politik Islam bertransformasi dalam menghadapi realitas
kontemporer. Pemahaman terhadap perkembangan ini menjadi kunci untuk
membangun sistem politik yang tidak hanya berakar pada nilai-nilai Islam, tetapi
juga relevan dalam menghadapi tantangan zaman modern.

Metode Penelitian

Penelitian ini merupakan studi konseptual dengan pendekatan kualitatif
melalui metode kajian pustaka (library research), karena fokus utama kajian
terletak pada penelusuran, analisis, dan interpretasi terhadap konsep-konsep figh
siyasah dalam khazanah pemikiran Islam klasik dan kontemporer. Sumber data
berasal dari literatur primer dan sekunder, seperti kitab-kitab figh klasik, karya para
ulama politik Islam, serta buku dan artikel ilmiah modern yang relevan dalam
konteks nasional dan internasional. Pengumpulan data dilakukan dengan metode

dokumentasi, menyeleksi sumber-sumber yang otoritatif, dan dianalisis secara

4 Ahwadzy, “The Implementation of Figh Siyasah in Indonesia’s Democratic System,” 7—
8. Lihat juga: Naslul Aykar dan Muhammad Arfan Ahwadzy, “Batas Usia Capres-Cawapres Dalam
Keputusan MK No. 90/PUU-XX1/2023 Dan Implikasinya Terhadap Dinasti Politik Perspektif
Fikih,” Syariah: Journal of Figh Studies 2, no. 2 (2024): 2,
https://doi.org/10.61570/syariah.v2i2.79; Firmansyah dkk., “Prinsip Syura dalam Ketatanegaraan
Indonesia,” Siyasah 3, no. 1 (2023): 36—49, https://doi.org/10.32332/siyasah.v3i1.7209.

153


https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1

Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara
Vol. 05, No. 2, Juli — Desember 2025, pp. 151 -167
E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4il

kritis menggunakan pendekatan historis dan normatif untuk menelusuri evolusi
pemikiran dan dinamika implementasi figh siyasah dari masa ke masa.

Proses analisis dilakukan secara deskriptif-analitis, yaitu dengan
memaparkan isi pemikiran dari sumber-sumber tersebut lalu mengkaji dan
membandingkannya berdasarkan konteks sosial-politik yang melatarbelakangi
masing-masing pemikiran. Metode ini bertujuan membangun kerangka teoritik
yang kuat dalam memahami figh siyasah secara utuh, baik dari sisi konseptual,
historis, maupun tantangan aplikatifnya di era modern, sehingga diharapkan dapat
memberikan kontribusi akademik dalam pengembangan pemikiran politik Islam
yang relevan dan kontekstual.

Pembahasan
Istilah Siyasah dalam Teks-Teks Klasik

1. Siyasah dalam arti praktik kebijakan pemerintah

Bila ditinjau secara menyeluruh, terminologi siyasah yang digunakan ulama
klasik memiliki keterkaitan substantif dengan istilah siyasah syar’iyyah yang
kemudian dikembangkan para ulama generasi sesudahnya. Ulama mazhab
Hanafiyyah tercatat sebagai kalangan yang paling konsisten menggunakan istilah
siyasah secara eksplisit. Mereka memposisikan siyasah sebagai instrumen penting
dalam tata kelola pemerintahan, bahkan dalam banyak kasus, mereka mengafirmasi
istilah siyasah sebagai legitimasi penguasa untuk mengambil kebijakan di luar teks
eksplisit syariat selama tidak bertentangan dengan prinsip umum syariah. lbn
Nujaim seorang tokoh mazhab Hanafi juga menyebutkan term siyasah syar’iyyah.
la menguraikan bagian-bagian siyasah yang terklasifikasi menjadi dua; siyasah
‘adilah (kebijakan partisipatif), dan siyasah zalimah (kebijakan despotis).5

Kehadiran istilah siyasah syar’iyyah sebagai ilmu yang membahas perihal
pemerintahan dan kebijakan publik dapat ditelusuri dari pemikiran Ibn ‘Uqail.
Gagasan ini kemudian mendapat legitimasi dan elaborasi lebih lanjut oleh murid-
muridnya, seperti Ibn Qayyim al-Jawziyyah. Ibn Qayyim menyatakan bahwa
kebijakan berdasarkan siyasah dalam hal pemerintahan merupakan bentuk
tindakan yang bijaksana. la menulis: “jara fi jawazi al- ‘amali fi as-sultanati bi as-

siyasati asy-syar ‘iyyati, annahu huwa al-hazmu” (Legalitas penerapan kebijakan

5 Zainuddin Ibn Nujaim Al-Misri, Al-Bakr ar-Raig Syarh Kanz ad-Dagaiq (Dar al-Kitab
al-Islami, 1431), juz V, hlm. 76.

154


https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1

Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara
Vol. 05, No. 2, Juli — Desember 2025, pp. 151 -167
E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4il

pemerintahan berdasarkan prinsip-prinsip siyasah syar’iyyah merupakan bentuk
kebijaksanaan).

2. Siyasah dalam Arti ta’zir

Kecenderungan penggunaan istilah siyasah di kalangan fugaha klasik juga
sering kali diasosiasikan dengan konsep fa zir, yakni bentuk hukuman yang
diberikan atas perbuatan yang tidak dijelaskan hukumannya secara tegas dalam
nash. Korelasi ini dikemukakan oleh Ibn ‘Abidin yang menyatakan siyasah dan
ta zir adalah dua istilah yang memiliki makna berdekatan, bahkan dalam beberapa
teks digunakan secara sinonim. la menulis: “wa al-zahiru anna as-siyasah wa at-
ta ‘zir mutaradifan; wa li-dha ‘atafii ahadahuma ‘ala al-akhar, li-bayani at-tafsir”
(Secara eksplisit, siyasah dan ta‘zir merupakan sinonim. Oleh karena itu, para
ulama (sering) menyandingkan keduanya guna menjelaskan maknanya).”

Bagi para intelektual Klasik, istilah siyasah memang terkadang digunakan
secara operasional dalam konteks pemberian sanksi non-had, dan ini mencolok
dalam mazhab Hanafiyyah. Para ulama Hanafiyah bahkan tergolong pionir dalam
memperluas cakupan penggunaan istilah tersebut.

3. Siyasah dalam arti kemaslahatan publik

Dalam tradisi pemikiran Islam, konsep siyasah syar ‘iyyah tidak pernah lepas
dari konteks sosial dan historis yang melingkupinya. Para ulama klasik maupun
modern memberikan definisi yang beragam, namun semuanya bermuara pada satu
titik: bagaimana kekuasaan dijalankan demi terwujudnya kemaslahatan umat.

Pertama, Abu al-Wafa Ibn ‘Uqail,® sebagaimana dikutip Ibn Qayyim
menjelaskan
09 bl (e a5 3l A B dsa ulil) 0 95 g Jd) e OIS La dlpdd)

942 J3 ¥ dau il 4s ydy al

6 Syams ad-Din Muhammad bin Abu Bakar Ibn Qayyim Al-Jauziyyah, I’lam al-
Muwaqqi’in ’An Rabb al-’Alamin (Dar al-Fikr, 1996), him. 12.

” Muhammad Amin bin ‘Umar bin ‘Abd al-‘Aziz Ibn ‘Abidin, Radd al-Muhtar ‘ald ad-
Durr al-Mukhtar (Dar al-Fikr, 1992), juz IV, him. 15.

8 Abu al-Wafa' al-Baghdadi, bernama lengkap Ali bin Agil bin Muhammad al-Baghdadi
al-Dhofri (431-513 H / 1040-1119 M), adalah seorang ulama Hanbali dari Irak. la dikenal sebagai
pengajar dan ahli dalam berargumen. Beliau memiliki karya monumental dengan nama Al-Funun,
kitab berjumlah 400 jilid yang menguraikan berbagai jenis disiplin ilmu, mencakup Nasihat, Tafsir,
Figh, Usul, Bahasa Arab, Sastra, Sejarah, Cerita, serta pemikiran dan seluruh hasil renungannya.
Lihat: Khair ad-Din Az-Zirikli, Al-A ‘lam: Qamiis Tardjim li Asyhar ar-Rijal wa-an-Nisa’ min al-
‘Arab wa-al-Musta ‘ribin wa-al-Mustasyrigin (Kairo: Dar Al-’Tlm, t.t.), juz IV, hlm. 313.

155


https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1

Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara
Vol. 05, No. 2, Juli — Desember 2025, pp. 151 -167
E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4il

“Sivasah adalah sebuah tindakan yang mengantarkan rakyat kepada
kemaslahatan dan menjauhkan dari kemafsadahan, meskipun Rasulullah tidak
memberikan ketetapan tersebut dan Allah juga tidak menurunkan wahyu yang
mengaturnya’’.
Kedua, menurut Al-Magrizi:®
O ) Al g plliaall g la¥) dle 1 £ gua gall () 93N Alpdd)
“Hukum yang diterapkan untuk menjaga tata krama dan kepentingan serta
mengatur keuangan.”
Ketiga, menurut Ibn Nujaim:*°
0 Jad Jadll iy 3y &l 0 9 W) Aadiaal aSlal) (e g Jud Al
“Siyasah adalah suatu tindakan yang dilakukan pemerintah karena adanya
kemaslahatan, meskipun tidak adanya bukti parsial (dalil juz’i) atas tindakan
tersebut” 1t
Keempat, menurut Ibn ‘ Abidin:*?

AV Liall B adal Gkl L) aaald b 3 2 St dubpal)
“Memperbaiki moral manusia dengan membimbing mereka ke jalan yang
menyelamatkan di dunia dan akhirat.”*3
Transformasi Istilah Siyasah dan Klasifikasinya Pada Masa Kontemporer

Istilah siyasah dalam perspektif fikih klasik di muka tidak dapat dipisahkan
dari semangat pembaharuan. Demikian itu terbukti pada masa pra-modern dan

® Al-Magrizi, nama lengkap Ahmad bin Ali bin Abdul Qadir (766-845 H / 1365-1441 M),
dikenal juga sebagai Abu al-Abbas Tagi ad-Din al-Magrizi al-Husaini. la adalah seorang sejarawan
terkemuka yang banyak menulis tentang Mesir. Berasal dari Ba’labak. Ia dilahirkan, dibesarkan,
dan wafat di Kairo. Al-Magrizi pernah menjabat sebagai pengawas pasar, khatib, dan imam di
Kairo. Diantara karya monumentalnya adalah Al-Mawd'iz wa Al-I'tibar: Bi Zikr AlI-Khugut wa Al-
Asar yang familiar disebut Khutat al-Magrizi. Az-Zirikli, Al-4 ‘lam: Qamiis Tardjim li Asyhar ar-
Rijal wa-an-Nisa’ min al-‘Arab wa-al-Musta ‘ribin wa-al-Mustasyrigin, juz |, him. 177.

10 1bn Nujaim, nama lengkap Zain al-Din bin Ibrahim bin Muhammad (w. 970 H / 1563
M), adalah seorang ulama dan ahli fikih Hanafi dari Mesir. Karya terkenalnya diantaranya Al-
Asybah wa an-Nazair (usul fikih), Al-Bahr ar-Raiq Syarh Kanz ad-Dagqaiq (fikih delapan jilid). Az-
Zirikli, Al-A ‘lam: Qamiis Tardjim li Asyhar ar-Rijal wa-an-Nisa’ min al- ‘Arab wa-al-Musta ‘ribin
wa-al-Mustasyrigin, juz 111, him. 330.

11 Al-Misri, Al-Baar ar-Raig Syarh Kanz ad-Dagqdig, juz V, him.11.

12 Ahmad bin Abdul Ghani bin Umar Ibn Abidin (1238 H = 1823 M - 1307 H = 1889 M)
adalah seorang ahli fikih Hanafi yang lahir dan wafat di Damaskus. la memulai karirnya dengan
memberikan fatwa di beberapa kota kecil, kemudian diangkat sebagai anggota dewan fatwa
bersama Sayyid Mahmud Hamza, Mufti Damaskus. Ibn Abidin dikenal atas kontribusinya yang
signifikan dalam bidang hukum Islam dan fatwa.Az-Zirikli, Al-A ‘lam: Qamiis Tardjim li Asyhar
ar-Rijal wa-an-Nisa’ min al- ‘Arab wa-al-Musta ‘ribin wa-al-Mustasyrigin, vol. 1, hal. 152.

13 Ibn *Abidin, Radd al-Muhtar ‘ala ad-Durr al-Mukhtar, juz 1V, him. 15.

156


https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1

Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara
Vol. 05, No. 2, Juli — Desember 2025, pp. 151 -167
E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4il

kontemporer terjadi diferensiasi istilah yang lebih sistematik, Istilah siyasah
syar’iyyah mulai diformulasikan sebagai cabang tersendiri meluas ke berbagai
sektor kehidupan umat.

Transformasi makna ini yang kemudian melahirkan paradigma baru kajian
politik Islam. siyasah syar’iyyah Kini tidak hanya sebagai hukum pidana ta ‘zir, tapi
juga mencakup peraturan-peraturan keuangan negara (siyasah maliyyah), sistem
peradilan (sivasah gada’iyyah), pelaksanaan kebijakan eksekutif (tanfidh), tata
kelola administrasi (idarah), hingga pengaturan sistem ketatanegaraan secara
menyeluruh (nizam al-hukm).

Ragam istilah para fugaha untuk menunjuk makna yang mirip dengan siyasah
juga menunjukkan betapa kayanya khazanah pemikiran klasik. Di antaranya ialah
istilah al-ahkam al-sultaniyyah (hukum-hukum pemerintahan), tadbir ahl al-islam
(pengelolaan urusan masyarakat Islam), al-siyasah al-mulkiyyah (kebijakan
kenegaraan), al-iyalah (wilayah administratif), hingga al-za ‘amah atau al-ri’asah
(kepemimpinan).t* Beragam istilah tersebut menunjukkan bahwa pemikiran politik
Islam sejak masa klasik hadir dalam berbagai bentuk, meski belum terbingkai
dalam satu terminologi baku. Namun, semuanya tetap bermuara pada tujuan
tunggal: menghadirkan kemaslahatan umum melalui instrumen hukum Islam.

Dalam kajian siyasah syar’iyyah, penting untuk menguraikan asal-usul
konsep ini baik dari segi bahasa maupun makna hukum Islam yang terkandung di
dalamnya. Secara linguistic kata siyasah, yang berasal dari akar kata sasa al-amr
secara etimologis berarti mengatur, merawat, atau memimpin. Sementara itu, kata
syar’iyyah berasal dari kata syar’ yang bermakna jalan atau pedoman yang telah
ditetapkan, yang mengarah pada pengertian aturan-aturan yang diturunkan oleh
Allah Swt. melalui wahyu-Nya.

Istilah siyasah syar’iyyah secara terminologis mengandung dua dimensi.
Dimensi pertama adalah pengelolaan hukum untuk mewujudkan kepentingan
umum, mencakup upaya menjaga kesejahteraan sosial, keadilan, dan kemaslahatan
umum. Dimensi kedua adalah pemahaman yang lebih spesifik, yakni fleksibilitas

hukum dalam menghadapi perubahan zaman dan kondisi sosial.*® Oleh karena itu,

14 Selengkapnya lihat: Umar Anwar Az-Zaidani, As-Siyasah As-Syar’iyyah ‘Inda Al-
Juwaini: Qawa’iduha wa Magasiduha (Dar An-Nasyr Al-Islamiyyah, 2011).

15 Ahwadzy, “The Implementation of Figh Siyasah in Indonesia’s Democratic System”;
Lihat juga: Muhammad Arfan Ahwadzy dan Intihaul Fudhola, “Wazir dalam Al-Qur’an dan

157


https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1

Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara
Vol. 05, No. 2, Juli — Desember 2025, pp. 151 -167
E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4il

siyasah syar’iyyah tidak bersifat statis, tetapi terus berkembang sesuai dengan
perubahan kebutuhan dan tantangan zaman yang dihadapi umat. Di samping itu,
pengertian siyasah syar iyyah bisa dipahami dalam dua dimensi: pertama, dimensi
yang lebih global (‘am), yang merujuk pada kebijakan politik yang berpijak pada
nilai-nilai syariat Islam dan mencakup seluruh aspek kehidupan umat. Dalam hal
ini, siyasah syar’iyyah mencakup prinsip dasar bahwa Islam bukan hanya ajaran
agama (ad-din), tetapi juga sistem hidup yang komprehensif untuk masyarakat
(manhaj al-hayah). Sementara interpretasi siyasah syar’iyyah secara spesifik
(khas) mengindikasikan seperangkat pengaturan yang berdasarkan pada refleksi
filosofis/konstruksi teoritis (ijtinad) para pemegang kekuasaan untuk menangani
realitas sosial masyarakat yang senantiasa berubah.

Sebagaimana maklum diketahui ilmu fikih terbagi dalam hukum tematik,
misalnya dalam ranah ‘ubudiyah, muamalah, jinayah, munakahat, hingga siyasah.
Seiring dengan luasnya cakupan fikih, pembahasan mengenai siyasah syar ‘iyyah
berkembang menjadi tema penting dalam mengatur urusan kenegaraan. Para ulama
berbeda pendapat dalam merumuskan ruang lingkupnya. Hanya saja, perbedaan
tersebut bersifat teknis dalam klasifikasi, bukan prinsipil.

Diantaranya al-Mawardi membagi siyasah ke dalam lima bagian: siyasah
dustiriyyah (konstitusional), siyasah qada’iyyah (peradilan), siyasah maliyyah
(keuangan), siyasah idariyyah (administrasi penyelenggaraan kebijakan negara),
dan siyasah harbiyyah (perang). Sementara Ibn Taymiyyah mengklasifikasikan
siyasah hanya ke dalam empat bidang, yakni gada’iyyah (peradilan), idariyyah
(manajemen pemerintahan), maliyyah (keuangan), serta dauliyyah/kharijiyyah
(hubungan internasional). Menurut ‘Abd al-Wahhab Khallaf, ruang lingkup
siyasah syar‘iyyah diringkas menjadi tiga pokok, yakni: Pertama, Kebijakan
politik konstitusional (as-siyasah as-dustiriyyah). Kebijakan ini mencakup
evaluasi mengenai bentuk negara (syakhl al-hukumah, hak-hak warga negara
(huquq al-afrad), dan lembaga pemerintahan (as-sultat) meliputi pembentukan
hukum (tasyri’iyyah) oleh Lembaga Legislatif, penerapan hukum (gadaiyyah) oleh
Lembaga Yudikatif, dan pengelolaan pemerintahan (tanfiziyyah) oleh Lembaga

Aplikasinya terhadap Regulasi Penambahan Kabinet Merah-Putih Kajian Tafsir Ayat al-Ahkam
dalam Q.S. Taha Ayat 29,” AT-TAHBIR: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir 2, no. 1 (2025): 1,
https://ejournal.mahadalylirboyo.ac.id/index.php/attahbir/article/view/111.

158


https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1

Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara
Vol. 05, No. 2, Juli — Desember 2025, pp. 151 -167
E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4il

Eksekutif; Kedua, Kebijakan politik luar negeri (as-siyasah al-kharijiyyah).
Kebijakan ini meliputi hal-hal yang berhubungan dengan hubungan antara warga
muslim dengan warga non-muslim; Ketiga, Kebijakan politik keuangan (as-
siyasah al-maliyyah). Cakupan masalah dalam bagian ini adalah negara,
perdagangan internasional, kepentingan/hak-hak publik, pajak, dan perbankan.
Oleh karena siyasah termasuk dalam ranah diktum mu ‘amalah, maka tidak
mengherankan apabila kajian fikih siyasah merupakan wilayah fikih yang berbasis
ijtihadi. Hal ini disebabkan hukum-hukum yang berkaitan dengan interaksi sosial-
politik manusia pada umumnya tidak memiliki bentuk baku yang sepenuhnya
tertuang dalam nash, melainkan membutuhkan penggalian hukum melalui metode
ijtihad. Dengan demikian, ruang lingkup fikih siyasah bersifat dinamis dan elastis,
selalu terbuka terhadap perubahan konteks sosial, politik, dan historis yang
melingkupinya, selama tetap berorientasi pada prinsip dasar syariat, yaitu

mewujudkan kemaslahatan dan menolak kemafsadahan.

ljtihadi:

. . Term
Dinamis '
dan Adaptif Mu'amalah
Figh Siyasah

Skema 1. Kerangka Konseptual Kajian Figh Siyasah Berbasis Ijtihad
Dialektika Historis dalam Membaca Paradigma Figh Siyasah
Ragam pandang dalam memahami siyasah membentuk berbagai praktik
ketatanegaraan berbeda antara umat islam di satu masa dan tempat dengan yang
lainnya. Perbedaan ini semakin mengental ketika islam menghadapi kolonialisme
barat pada abad ke-19 M. Disamping menguasai daerah-daerah islam, kolonialisme
barat juga melakukan ekspor terhadap pemikiran dan ideologi-ideologi politik

mereka. Hal ini mendapat respon dari umat islam, baik dengan cara menerima

159


https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1

Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara
Vol. 05, No. 2, Juli — Desember 2025, pp. 151 -167
E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4il

secara utuh, menolak mentah-mentah, maupun mengapresiasinya dengan Kkritis,
dalam arti mengambil nilai-nilai yang positif dan membuang nilai-nilai yang

negatif.1®

Paradigma Figh
Siyasah

Integralistik Sekuleristik Simbiotik

Skema 2. Ragam Pandang Hubungan Islam dan Politik

Tiga sikap ini berawal dari tiga pandangan yang berbeda tentang Islam dan
ketatanegaraan ini. Sikap pertama lahir dari pemikiran bahwa al-Qur'an tidak
memiliki sistem politik yang baku dan Nabi Muhammad Saw. tidak dimaksudkan
oleh Allah untuk menciptakan kekuasaan politik. Tugas Muhammad hanyalah
sebagai penyampai wahyu tanpa pretensi untuk mendirikan negara.

Sedangkan sikap kedua lahir dari pandangan bahwa Islam adalah agama yang
serba lengkap mengatur seluruh aspek kehidupan manusia. Al-Qur'an, ibarat super
market, telah menyediakan sistem politik yang mesti diikuti oleh umatnya. Hal ini
dijabarkan pula oleh praktik Nabi dalam membangun Negara Madinah dan
pemerintahan yang dilanjutkan oleh penerus beliau, al-Khulafa' al-Rasyiddn. Inilah
yang mesti diteladani oleh umat Islam. Karenanya, kita tidak perlu meniru sistem
politik Barat yang dipengaruhi oleh semangat sekularisme.

Di antara kedua kutub di atas, pemikiran ketiga menyatakan bahwa Islam
tidak menyediakan sistem politik yang baku untuk diterapkan oleh umat Islam,
akan tetapi Islam juga tidak membiarkan umatnya tanpa pedoman dalam bernegara
dan mengatur pemerintahan. Islam hanya memberikan seperangkat tata nilai saja
yang mesti dikembangkan oleh umatnya sesuai dengan tuntutan situasi, masa dan
tempat serta permasalahan yang mereka hadapi. Karenanya, Islam tidak melarang
umatnya mengadopsi pemikiran-pemikiran dari luar, termasuk dari Barat, sejauh

tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip ajaran Islam itu sendiri. Islam tidak

16 Muhammad Igbal, Figh Siyasah; Konstekstualisasi Doktrin Politik Islam (Kencana,
2016), hlm. xxi-xxii.

160


https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1

Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara
Vol. 05, No. 2, Juli — Desember 2025, pp. 151 -167
E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4il

menolak pemikiran tentang hak asasi manusia, pembatasan kekuasaan negara atau
tentang prinsip-prinsip demokrasi.*’
Dinamika Perkembangan Figh Siyasah

Perkembangan politik dunia Islam tidak pernah berjalan dalam garis yang
tunggal atau statis. Sejak keruntuhan Khilafah Utsmaniyah pada awal abad ke-20,
dunia Islam mengalami pergeseran besar dalam sistem pemerintahan dan
pemikiran politik. Negara-negara Muslim mulai membentuk sistem kenegaraan
modern dengan mengadopsi berbagai bentuk pemerintahan seperti republik,
monarki konstitusional, atau kerajaan absolut, yang sebagian besar mengambil
inspirasi dari model Barat.'® Dalam situasi tersebut, banyak prinsip figh siyasah
mengalami ketegangan antara idealisme hukum Islam dan realitas politik
kontemporer yang sekuler dan pragmatis.

Di tengah arus modernisasi dan globalisasi, wacana figh siyasah tidak
berhenti berkembang. Tantangan antangan yang dihadapi figh siyasah menjadi
lebih kompleks. Kolonialisme yang melanda dunia Islam pada abad ke-19 dan awal
abad ke-20 telah meruntuhkan banyak institusi politik Islam tradisional, termasuk
kekhalifahan. Kekuasaan politik diambil alih oleh negara-negara kolonial yang
menerapkan sistem hukum dan pemerintahan Barat. Akibatnya, banyak prinsip
figh siyasah kehilangan relevansinya di ruang publik karena digantikan oleh sistem
sekuler. Pada masa inilah, mulai muncul gerakan-gerakan pembaruan Islam yang
mencoba menghidupkan kembali gagasan politik Islam, baik dalam bentuk gerakan
sosial maupun institusi politik formal. Dinamika-dinamika yang berkembang
dalam diskursus fikih siyasah dewasa ini setidaknya terangkum dalam poin-poin
berikut:

1. Integrasi Figh Siyasah dengan Politik Modern

Dinamika ini terus berlanjut di era kontemporer. Berbagai negara Muslim
mengalami transformasi besar dalam sistem politiknya, mulai dari sistem kerajaan,
militeristik, hingga demokrasi parlementer. Figh siyasah pun mengalami
kebangkitan, namun dalam wajah yang lebih plural dan dialogis. Beberapa pemikir

Muslim kontemporer seperti Yusuf al-Qardawi misalnya, berusaha membangun

7 Igbal, Figh Siyasah; Konstekstualisasi Doktrin Politik Islam, him. xxii.
18 Ismiwati Intan Soraya dkk., “Konsep Demokrasi Dalam Ketatanegaraaan di Negara
Muslim,” Siyasah 5, no. 1 (2025): 93-108, https://doi.org/10.32332/9rpyqw61.

161


https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1

Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara
Vol. 05, No. 2, Juli — Desember 2025, pp. 151 -167
E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4il

jembatan antara nilai-nilai Islam dan prinsip-prinsip modern seperti demokrasi,
pluralisme, dan hak asasi manusia. la menyampaikan bahwa figh siyasah tidak
harus kaku dan literal, melainkan harus kontekstual dan progresif, agar tetap dapat
menjawab kebutuhan masyarakat modern.

Di Indonesia, dinamika figh siyasah sangat dipengaruhi oleh pemahaman atas
pendidikan politik seperti ideologi negara (Pancasila), konstitusi negara (UUD
1945), lembaga-lembaga negara, hak-hak dasar warga negara, wawasan
kebangsaan, dan etika politik. Negara Indonesia memang tidak menganut sistem
pemerintahan Islam secara formal. Hanya saja nilai-nilai figh siyasah tetap hadir
melalui peran organisasi kemasyarakatan Islam, partai politik berbasis Islam, dan
fatwa-fatwa keagamaan yang ikut memengaruhi kebijakan publik. Perdebatan
mengenai penerapan syariat Islam, hubungan agama dan negara, serta moralitas
politik menjadi bagian penting dalam kehidupan politik nasional.*®* Pendidikan
politik semacam ini yang menurut Prof. Masykuri Abdillah merupakan upaya para
pengkaji ilmu figh siyasah di seluruh lembaga pendidikan islam karena mereka
akan menjadi calon-calon para intelektual muslim yang berkewajiban memberikan
pencerahan kepada umat.?® Bagi kalangan pesantren, pendidikan politik ini akan
lebih efektif jika ia juga dilakukan dengan pendekatan agama, yakni dengan
menerjemahkan ide-ide tentang negara modern it uke dalam bahasa agama, atau
mengintegrasikannya dengan pengajaran ilmu agama islam yang membahas
tentang tata negara (figh siyasah).

Tentu saja, pendekatan dalam pengajaran figh siyasah di pesantren tidak
sama dengan di perguruan tinggi. Jika pengajaran di perguruan tinggi menekankan
pendekatan normatif dan historis baik pada masa klasik maupun kontemporer, di
pesantren pengajaran ini lebih ditekankan pada aspek normatif dan empiris pada
masa Kini dengan bahasa yang lebih popular. Di samping itu, jika dalam ilmu-ilmu
agama pada umumnya yang diajarkan di pesantren adalah kitab-kitab yang disusun

pada masa klasik dan pertengahan, sebaiknya dalam bidang fikih siyasah ini perlu

19 Masykuri Abdillah, “Aktualisasi Islam Dan Keindonesiaan Dalam Koteks Ideologi
Negara Pancasila,” Himmah: Jurnal Kajian Islam Kontemporer 4, no. 1 (2020): 1,
https://doi.org/10.47313/jkik.v4i1.1100.

20 Dalam kenyataannya, selama ini fikin siyasah secara khusus hanya diajarkan di
lingkungan perguruan tinggi, terutama di Fakultas Syariah. Tidak banyak pesantren yang memiliki
perhatian yang cukup tentang fikih siyasah ini, padahal ia sebenarnya merupakan bagian dari ilmu
fikih. Selengkapnya lihat: Masykuri Abdillah, Islam Dan Etika Kehidupan Berbangsa (Mizan,
2024), him. 148.

162


https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1

Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara
Vol. 05, No. 2, Juli — Desember 2025, pp. 151 -167
E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4il

diajarkan tidak hanya kitab-kitab turas (kitab kuning), tetapi juga kitab-kitab
kontemporer (kitab putih). Hal ini disebabkan disamping karena fikih siyasah
klasik tidak membicarakan sistem negara modern, juga karena pada umumnya
penulisnya kurang independen berhadapan dengan penguasa. Sedangkan fikih
siyasah kontemporer umumnya membahas sistem negara modern dan penulisnya
relatif lebih independen.?

Selain itu, di beberapa negara Muslim lainnya, pemahaman yang sempit
terhadap figh siyasah justru melahirkan ekstremisme politik dan radikalisme
keagamaan. Gerakan-gerakan ini sering mengklaim legitimasi syariat untuk
menolak demokrasi dan menghalalkan kekerasan atas nama penegakan hukum
Islam.

Figh siyasah pada mulanya berkembang dalam konteks sistem khilafah klasik
yang sarat dengan nuansa otoritas keagamaan dan politik. Namun, dinamika sosial -
politik kontemporer menuntut integrasi figh siyasah dengan sistem politik modern,
khususnya demokrasi dan konstitusi negara bangsa. Integrasi ini tidak sekadar
membandingkan syiira dengan demokrasi, melainkan upaya menemukan titik temu
antara prinsip-prinsip syar‘i dengan praktik politik yang diakui secara global.

Dalam konteks ini, demokrasi dipahami bukan sebagai lawan dari syiira,
melainkan sebagai instrumen baru untuk mengaktualisasikan nilai partisipasi
publik dan akuntabilitas pemerintahan. Hal ini menunjukkan bahwa figh siyasah
memiliki kelenturan epistemik: ia mampu berdialog dengan sistem konstitusional,
menafsirkan ulang otoritas politik, dan tetap menjaga relevansi prinsip-prinsip
syari‘ah di era negara bangsa. Dengan demikian, figh siyasah bukan hanya warisan
masa lalu, melainkan perangkat normatif yang hidup dan adaptif terhadap
modernitas politik.

2. Kontekstualisasi Magasid asy-Syari‘ah

Dimensi maqasid asy-syari‘ah menjadi kunci penting dalam menjawab
tantangan figh siyasah dewasa ini. Figh tidak lagi cukup dipahami sebatas struktur
legal-formal, tetapi juga harus diarahkan kepada tujuan-tujuan universal seperti
keadilan, kemaslahatan, dan stabilitas sosial. Dengan menjadikan maqasid sebagai

kerangka etik, figh siyasah dapat menempatkan hukum Islam sebagai instrumen

2L Abdillah, Islam Dan Etika Kehidupan Berbangsa, him. 149.

163


https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1

Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara
Vol. 05, No. 2, Juli — Desember 2025, pp. 151 -167
E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4il

untuk menciptakan tata kelola pemerintahan yang melindungi hak-hak dasar
manusia.

Dalam praktiknya, pendekatan magasid memberikan ruang bagi negara untuk
menolak radikalisme dan ekstremisme yang mengatasnamakan agama. Prinsip hifz
an-nafs (menjaga jiwa) meniscayakan penolakan terhadap kekerasan, sementara
hifz ad-din (menjaga agama) menekankan agar agama tidak dijadikan alat
legitimasi bagi tindakan destruktif. Dengan demikian, maqasid asy-syari‘ah
meneguhkan posisi figh siyasah sebagai fondasi normatif bagi pemerintahan yang
berorientasi pada kemaslahatan publik sekaligus menjaga harmoni sosial.

3. Hak Asasi Manusia dan Kebebasan Sipil

Diskursus kontemporer tentang figh siyasah tidak dapat dilepaskan dari isu
hak asasi manusia dan kebebasan sipil. Di tengah realitas masyarakat modern yang
plural, figh siyasah dituntut untuk mengakomodasi keberagaman agama, etnis, dan
gender dalam kerangka kewargaan. Dengan demikian, hukum Islam dalam
perspektif siyasah merupakan upaya untuk menjamin martabat manusia dihormati
secara universal. Di samping itu, kontekstualisasi figh siyasah pada isu pluralisme
menegaskan pentingnya menjamin hak-hak minoritas sebagai bagian integral dari
masyarakat. Dalam kerangka ini, pluralisme sebagai realitas sosial yang harus
dikelola dengan prinsip toleransi, keadilan, dan kesetaraan sipil.??

Berbagai fenomena di atas menunjukkan bahwa figh siyasah memiliki dua
sisi: ia bisa menjadi alat untuk membangun peradaban yang adil, atau justru
menjadi legitimasi bagi kekuasaan otoriter jika disalahgunakan. Dari dinamika
yang berkembang ini, terlihat figh siyasah bukanlah sistem yang stagnan. la
bersifat dinamis, kontekstual, dan terbuka untuk dikaji ulang sesuai kebutuhan
zaman. Perkembangannya bergantung pada sejauh mana umat Islam mampu
membaca ulang sumber-sumber Islam dalam cahaya realitas kontemporer, serta
berani membangun sistem politik yang berakar pada nilai-nilai Islam tanpa
kehilangan relevansinya di tengah masyarakat global yang terus berubah. Oleh

karena itu, kajian figh siyasah hari ini bukan hanya tentang masa lalu, tetapi tentang

22 Konsep terkait pluralisme dapat dibaca: Muhammad Arfan Ahwadzy dan Abdurrahman
Kafabihi, “Paham Relativitas Kebenaran Dalam Pluralisme Agama Abdul Karim Soroush,”
Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf Dan Peradaban Islam 5, no. 1 (2025): 26-45,
https://doi.org/10.58572/hkm.v5i1.147.

164


https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1

Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara
Vol. 05, No. 2, Juli — Desember 2025, pp. 151 -167
E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4il

masa depan umat Islam dalam membangun tatanan politik yang berkeadaban,
inklusif, dan berkeadilan.
Kesimpulan
Diskursus figh siyasah menunjukkan perkembangan dinamis yang senantiasa
dipengaruhi perubahan sosial-politik, dengan tetap berpijak pada prinsip syariah
yang mampu beradaptasi tanpa kehilangan substansinya. Penelitian ini
memberikan kontribusi teoritis dengan menegaskan posisi figh siyasah sebagai
kerangka konseptual yang menjembatani antara warisan intelektual klasik dan
kebutuhan politik modern, sekaligus memperkaya wacana akademik tentang
kompatibilitas Islam dengan demokrasi, hak asasi manusia, dan tata kelola
pemerintahan. Secara praktis, penelitian ini menawarkan pijakan normatif dan etis
bagi perumusan kebijakan publik, penguatan peran hukum Islam dalam sistem
politik nasional, serta pengembangan model pemerintahan yang inklusif,
berkeadilan, dan responsif terhadap tantangan global.
Daftar Pustaka
Abdillah, Masykuri. “Aktualisasi Islam Dan Keindonesiaan Dalam Koteks
Ideologi Negara Pancasila.” Himmah: Jurnal Kajian Islam
Kontemporer 4, no. 1 (2020): 1.
https://doi.org/10.47313/jkik.v4i1.1100.
Abdillah, Masykuri. Islam Dan Etika Kehidupan Berbangsa. Mizan, 2024.
Abdillah, Masykuri. “Sharia and Politics in the Context of Globalization and
Society 5.0.” AHKAM: Jurnal llmu Syariah 22, no. 2 (2022): 263-86.
Ahwadzy, Muhammad Arfan. “The Implementation of Figh Siyasah in
Indonesia’s Democratic System: The Perspective of Abdul Wahhab
Khallaf.” Sivasah Wa Qanuniyah: Jurnal Ilmiah Ma’had Aly
Raudhatul Ma’arif 3, no. 1 (2025): 1-23.
https://doi.org/10.61842/swq/v3i1.25.
Ahwadzy, Muhammad Arfan, dan Intihaul Fudhola. “Wazir dalam Al-Qur’an
dan Aplikasinya terhadap Regulasi Penambahan Kabinet Merah-Putih
Kajian Tafsir Ayat al-Ahkam dalam Q.S. Taha Ayat 29.” AT-TAHBIR:
Jurnal  Studi Al-Qur’an dan Tafsir 2, no. 1 (2025): 1.
https://ejournal.mahadalylirboyo.ac.id/index.php/attahbir/article/view/
111.

165


https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1

Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara
Vol. 05, No. 2, Juli — Desember 2025, pp. 151 -167
E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4il

Ahwadzy, Muhammad Arfan, dan Abdurrahman Kafabihi. “Paham Relativitas
Kebenaran Dalam Pluralisme Agama Abdul Karim Soroush.”
Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf Dan Peradaban Islam 5, no. 1
(2025): 26-45. https://doi.org/10.58572/hkm.v5i1.147.

Al-Jauziyyah, Syams ad-Din Muhammad bin Abu Bakar Ibn Qayyim. I’lam
al-Muwaqqi’in "’An Rabb al-’Alamin. Dar al-Fikr, 1996.

Al-Misri, Zainuddin Ibn Nujaim. Al-Bakr ar-Raiq Syarh Kanz ad-Dagaiq. Dar
al-Kitab al-Islami, 1431.

Asshiddigie, Jimly. “Pembumian Nilai-Nilai Pancasila Dalam Praktik
Kehidupan Berbangsa Dan Bernegara.” Jurnal Pembumian Pancasila
4, no. 1 (2024): 21-29. https://doi.org/10.63758/jpp.v4il.38.

Aykar, Naslul, dan Muhammad Arfan Ahwadzy. “Batas Usia Capres-
Cawapres Dalam Keputusan MK No. 90/PUU-XX1/2023 Dan
Implikasinya Terhadap Dinasti Politik Perspektif Fikih.” Syariah:
Journal  of Figh  Studies 2, no. 2 (2024): 2.
https://doi.org/10.61570/syariah.v2i2.79.

Az-Zaidani, Umar Anwar. As-Sivasah As-Syar’iyyah ‘Inda Al-Juwaini:
Qawa’iduhd wa Magqasiduha. Dar An-Nasyr Al-Islamiyyah, 2011.

Az-Zirikli, Khair ad-Din. Al-4 ‘lam: Qamiis Tarajim li Asyhar ar-Rijal wa-an-
Nisa’ min al-‘Arab wa-al-Musta ‘ribin wa-al-Mustasyrigin. Dar Al-
"Ilm, t.t.

Firmansyah, Windy Riyani, dan Nyimas Lidya Putri. “Prinsip Syura dalam
Ketatanegaraan Indonesia.” Siyasah 3, no. 1 (2023): 36-49.
https://doi.org/10.32332/siyasah.v3i1.7209.

Ibn ‘Abidin, Muhammad Amin bin ‘Umar bin ‘Abd al-‘Aziz. Radd al-Muktar
‘ala ad-Durr al-Mukhtar. Dar al-Fikr, 1992,

Igbal, Muhammad. Figh Siyasah; Konstekstualisasi Doktrin Politik Islam.
Kencana, 2016.

M.a, Lady, Rizky Anugrah I.b, Monalisa, dan Wahyu A.j. “Kedudukan Komisi
Nasional Ham Dalam Konstitusi Dan Ketatanegaraan.” Siyasah 1, no.
1 (2021): 76-93. https://e-

journal.metrouniv.ac.id/siyasah/article/view/3752.

166


https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1

Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara
Vol. 05, No. 2, Juli — Desember 2025, pp. 151 -167
E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4il

Soraya, Ismiwati Intan, Aziza Aziz Rahmaningsih, dan Firmansyah. “Konsep
Demokrasi Dalam Ketatanegaraaan di Negara Muslim.” Siyasah 5, no.
1 (2025): 93-108. https://doi.org/10.32332/9rpyqwe6Ll.

167


https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1

