
Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara    

Vol. 05, No. 2, Juli – Desember 2025, pp. 151 -167 

E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4i1 

 

151 
 

Fiqh Siyasah; Konsep, Sejarah, dan Dinamika Perkembangannya 

M. Arfan Ahwadzy 

Ma’had Aly Lirboyo Kediri Jawa Timur 

Email: muhammadarfanahwadzy28@gmail.com  

Article Info ABSTRACT 

Article history: 

Received  

2 Oktober 2025 

Revised 

28 November 2025 

Accepted  

12 Desember 2025 

Fiqh siyasah is an essential part of Islamic intellectual heritage, 

playing a strategic role in responding to the dynamics of power and 

state governance throughout Islamic civilization history. This article 

aims to examine the fundamental concepts, history, and 

developmental dynamics of fiqh siyasah from the classical period to 

the contemporary era. This study employs a qualitative approach 

using library research methods, with data obtained from relevant 

primary and secondary literature, which are then analyzed 

descriptively, historically, and normatively. The findings indicate that 

fiqh siyasah possesses a dynamic and adaptive character, enabling 

Islamic political principles to remain relevant in addressing 

contemporary challenges. Socio-political changes in various Muslim 

countries demonstrate that fiqh siyasah can be contextualized within 

modern governmental systems without losing its sharia values. This 

article concludes that fiqh siyasah functions not only as an 

intellectual legacy but also as a normative and ethical foundation for 

building just governance. These findings provide practical 

contributions in formulating models of the relationship between 

religion and state that are inclusive, contextual, and aligned with the 

principles of substantive democracy. 

Keywords: Fiqh Siyasah, Islamic Law, Islamic Politics, Sharia 

Kata Kunci: 

Fiqh Siyasah,  

Hukum Islam,  

Politik Islam, 

 Syariat. 

Fiqh siyasah merupakan bagian dari khazanah pemikiran Islam yang 

memiliki peran strategis dalam merespons dinamika kekuasaan dan 

tata kelola negara sepanjang sejarah peradaban Islam. Artikel ini 

bertujuan untuk mengkaji konsep dasar, sejarah, serta dinamika 

perkembangan istilah siyasah dari masa klasik hingga era 

kontemporer. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 

dengan metode kajian pustaka, di mana data diperoleh dari literatur 

primer dan sekunder yang relevan, kemudian dianalisis secara 

deskriptif, historis, dan normatif. Hasil kajian menunjukkan bahwa 

fiqh siyasah memiliki karakter dinamis dan adaptif, yang 

memungkinkan prinsip-prinsip politik Islam untuk terus relevan 

dalam menjawab tantangan zaman. Perubahan sosial-politik di 

berbagai negara Muslim menunjukkan bahwa fiqh siyasah dapat 

dikontekstualisasikan dengan sistem pemerintahan modern tanpa 

kehilangan nilai-nilai syariah. Artikel ini menyimpulkan bahwa fiqh 

siyasah tidak hanya berfungsi sebagai warisan intelektual, tetapi juga 

sebagai landasan normatif dan etis dalam membangun tata kelola 

pemerintahan yang berkeadilan. Temuan ini memberikan kontribusi 

dalam merumuskan model relasi antara agama dan negara yang 

inklusif, kontekstual, dan sejalan dengan prinsip-prinsip demokrasi 

substansial. 

 

This is an open access article under the CC BY-SA license  

 

https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1
mailto:muhammadarfanahwadzy28@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara    

Vol. 05, No. 2, Juli – Desember 2025, pp. 151 -167 

E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4i1 

 

152 
 

Pendahuluan  

Dalam beberapa dekade terakhir, dunia Islam menghadapi berbagai 

tantangan politik yang kompleks, mulai dari krisis kepemimpinan, konflik internal, 

hingga intervensi asing yang mengguncang stabilitas sejumlah negara Muslim. 

Gerakan reformasi politik, tuntutan demokratisasi, serta upaya menegakkan 

keadilan sosial semakin mendorong munculnya wacana-wacana baru dalam 

pemikiran Islam kontemporer.1 Di tengah perubahan ini, muncul kebutuhan untuk 

meninjau kembali dasar-dasar konseptual dalam sistem politik Islam yang selama 

ini diwariskan melalui tradisi intelektual klasik. 

Fenomena global seperti kegagalan negara-negara pascakolonial dalam 

membangun sistem pemerintahan yang stabil, kebangkitan ideologi Islam politik, 

hingga perdebatan mengenai kompatibilitas syariat dengan prinsip-prinsip 

demokrasi dan hak asasi manusia menempatkan fiqh siyasah dalam posisi strategis 

sebagai sumber rujukan normatif maupun praktis.2 Demikian halnya dalam konteks 

nasional khususnya di negara berpenduduk mayoritas Muslim seperti Indonesia, 

muncul berbagai dinamika yang menyentuh persoalan hubungan agama dan 

negara, peran politik keagamaan, serta pengaruh hukum Islam dalam sistem hukum 

nasional.3 

Selain itu, isu global seperti terorisme dan radikalisme turut menempatkan 

fiqh siyasah dalam pusaran perdebatan yang intens. Sebagian kalangan 

menafsirkan teks-teks klasik secara literal untuk melegitimasi tindakan kekerasan, 

sementara yang lain justru menekankan reinterpretasi hukum Islam guna 

meneguhkan prinsip perdamaian dan keamanan internasional. Persoalan lain yang 

tidak kalah penting adalah pengaruh kapitalisme global dan intervensi politik asing 

yang sering menggerus kedaulatan negara-negara Muslim. Situasi ini menuntut 

fiqh siyasah merumuskan konsep kemandirian politik yang tetap selaras dengan 

                                                             
1 Masykuri Abdillah, “Sharia and Politics in the Context of Globalization and Society 5.0,” 

AHKAM: Jurnal Ilmu Syariah 22, no. 2 (2022): 263–86. 
2 Lady M.a dkk., “Kedudukan Komisi Nasional Ham Dalam Konstitusi Dan 

Ketatanegaraan,” Siyasah 1, no. 1 (2021): 76–93, https://e-

journal.metrouniv.ac.id/siyasah/article/view/3752. Lihat juga dalam: Muhammad Arfan Ahwadzy, 

“The Implementation of Fiqh Siyasah in Indonesia’s Democratic System: The Perspective of Abdul 

Wahhab Khallaf,” Siyasah Wa Qanuniyah : Jurnal Ilmiah Ma’had Aly Raudhatul Ma’arif 3, no. 1 

(2025): 1–23, https://doi.org/10.61842/swq/v3i1.25. 
3 Jimly Asshiddiqie, “Pembumian Nilai-Nilai Pancasila Dalam Praktik Kehidupan 

Berbangsa Dan Bernegara,” Jurnal Pembumian Pancasila 4, no. 1 (2024): 21–29, 

https://doi.org/10.63758/jpp.v4i1.38.  

https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1


Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara    

Vol. 05, No. 2, Juli – Desember 2025, pp. 151 -167 

E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4i1 

 

153 
 

maqāṣid al-syarī‘ah, namun juga adaptif terhadap mekanisme global yang tidak 

bisa dihindari. 

Di samping, dalam konteks negara-bangsa, dinamika fiqh siyasah hadir 

dalam perdebatan mengenai posisi hukum Islam dalam sistem hukum nasional, 

relasi agama dan negara, hingga diskursus peran partai politik berbasis Islam. 

Implementasi prinsip-prinsip siyasah syar‘iyyah dalam tataran kebijakan publik 

pada akhirnya menjadi tantangan nyata yang menuntut keberanian intelektual 

sekaligus kepekaan sosial.  

Fiqh siyasah sebagai disiplin ilmu yang membahas aspek politik dalam 

kerangka hukum Islam menjadi keniscayaan untuk dikaji ulang dalam kerangka 

sosial-politik yang terus berubah. Sebagai bagian dari warisan hukum Islam, fiqh 

siyasah menjadi upaya keilmuan islam dalam memberikan prinsip-prinsip dasar 

tentang keadilan, tanggung jawab pemimpin, dan perlindungan terhadap hak-hak 

masyarakat.4 Berdasarkan hal tersebut, kajian ini bertujuan untuk mengeksplorasi 

konsep, sejarah, serta dinamika perkembangan fiqh siyasah, dengan menyoroti 

bagaimana pemikiran politik Islam bertransformasi dalam menghadapi realitas 

kontemporer. Pemahaman terhadap perkembangan ini menjadi kunci untuk 

membangun sistem politik yang tidak hanya berakar pada nilai-nilai Islam, tetapi 

juga relevan dalam menghadapi tantangan zaman modern. 

Metode Penelitian  

Penelitian ini merupakan studi konseptual dengan pendekatan kualitatif 

melalui metode kajian pustaka (library research), karena fokus utama kajian 

terletak pada penelusuran, analisis, dan interpretasi terhadap konsep-konsep fiqh 

siyasah dalam khazanah pemikiran Islam klasik dan kontemporer. Sumber data 

berasal dari literatur primer dan sekunder, seperti kitab-kitab fiqh klasik, karya para 

ulama politik Islam, serta buku dan artikel ilmiah modern yang relevan dalam 

konteks nasional dan internasional. Pengumpulan data dilakukan dengan metode 

dokumentasi, menyeleksi sumber-sumber yang otoritatif, dan dianalisis secara 

                                                             
4 Ahwadzy, “The Implementation of Fiqh Siyasah in Indonesia’s Democratic System,” 7–

8. Lihat juga: Naslul Aykar dan Muhammad Arfan Ahwadzy, “Batas Usia Capres-Cawapres Dalam 

Keputusan MK No. 90/PUU-XXI/2023 Dan Implikasinya Terhadap Dinasti Politik Perspektif 

Fikih,” Syariah: Journal of Fiqh Studies 2, no. 2 (2024): 2, 

https://doi.org/10.61570/syariah.v2i2.79; Firmansyah dkk., “Prinsip Syura dalam Ketatanegaraan 

Indonesia,” Siyasah 3, no. 1 (2023): 36–49, https://doi.org/10.32332/siyasah.v3i1.7209. 

https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1


Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara    

Vol. 05, No. 2, Juli – Desember 2025, pp. 151 -167 

E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4i1 

 

154 
 

kritis menggunakan pendekatan historis dan normatif untuk menelusuri evolusi 

pemikiran dan dinamika implementasi fiqh siyasah dari masa ke masa.  

Proses analisis dilakukan secara deskriptif-analitis, yaitu dengan 

memaparkan isi pemikiran dari sumber-sumber tersebut lalu mengkaji dan 

membandingkannya berdasarkan konteks sosial-politik yang melatarbelakangi 

masing-masing pemikiran. Metode ini bertujuan membangun kerangka teoritik 

yang kuat dalam memahami fiqh siyasah secara utuh, baik dari sisi konseptual, 

historis, maupun tantangan aplikatifnya di era modern, sehingga diharapkan dapat 

memberikan kontribusi akademik dalam pengembangan pemikiran politik Islam 

yang relevan dan kontekstual. 

Pembahasan 

Istilah Siyasah dalam Teks-Teks Klasik 

1. Siyasah dalam arti praktik kebijakan pemerintah 

Bila ditinjau secara menyeluruh, terminologi siyasah yang digunakan ulama 

klasik memiliki keterkaitan substantif dengan istilah siyasah syar’iyyah yang 

kemudian dikembangkan para ulama generasi sesudahnya. Ulama mazhab 

Hanafiyyah tercatat sebagai kalangan yang paling konsisten menggunakan istilah 

siyasah secara eksplisit. Mereka memposisikan siyasah sebagai instrumen penting 

dalam tata kelola pemerintahan, bahkan dalam banyak kasus, mereka mengafirmasi 

istilah siyasah sebagai legitimasi penguasa untuk mengambil kebijakan di luar teks 

eksplisit syariat selama tidak bertentangan dengan prinsip umum syariah. Ibn 

Nujaim seorang tokoh mazhab Hanafi juga menyebutkan term siyāsah syar’iyyah. 

Ia menguraikan bagian-bagian siyāsah yang terklasifikasi menjadi dua; siyāsah 

‘ādilah (kebijakan partisipatif), dan siyāsah zālimah (kebijakan despotis).5 

Kehadiran istilah siyasah syar’iyyah sebagai ilmu yang membahas perihal 

pemerintahan dan kebijakan publik dapat ditelusuri dari pemikiran Ibn ‘Uqail. 

Gagasan ini kemudian mendapat legitimasi dan elaborasi lebih lanjut oleh murid-

muridnya, seperti Ibn Qayyim al-Jawziyyah. Ibn Qayyim menyatakan bahwa 

kebijakan berdasarkan siyasah dalam hal pemerintahan merupakan bentuk 

tindakan yang bijaksana. Ia menulis: “jarā fī jawāzi al-‘amali fī as-sulṭanati bi as-

siyāsati asy-syar‘iyyati, annahu huwa al-ḥazmu” (Legalitas penerapan kebijakan 

                                                             
5 Zainuddīn Ibn Nujaim Al-Miṣrī, Al-Baḥr ar-Rāiq Syarḥ Kanz ad-Daqāiq (Dār al-Kitāb 

al-Islāmi, 1431), juz V, hlm. 76. 

https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1


Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara    

Vol. 05, No. 2, Juli – Desember 2025, pp. 151 -167 

E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4i1 

 

155 
 

pemerintahan berdasarkan prinsip-prinsip siyasah syar’iyyah merupakan bentuk 

kebijaksanaan).6 

2. Siyasah dalam Arti ta’zir 

Kecenderungan penggunaan istilah siyasah di kalangan fuqaha klasik juga 

sering kali diasosiasikan dengan konsep ta‘zir, yakni bentuk hukuman yang 

diberikan atas perbuatan yang tidak dijelaskan hukumannya secara tegas dalam 

nash. Korelasi ini dikemukakan oleh Ibn ‘Abidin yang menyatakan siyasah dan 

ta‘zir adalah dua istilah yang memiliki makna berdekatan, bahkan dalam beberapa 

teks digunakan secara sinonim. Ia menulis: “wa al-ẓāhiru anna as-siyāsah wa at-

ta‘zīr mutarādifān; wa li-dhā ‘aṭafū aḥadahumā ‘alā al-ākhar; li-bayāni at-tafsīr” 

(Secara eksplisit, siyasah dan ta‘zir merupakan sinonim. Oleh karena itu, para 

ulama (sering) menyandingkan keduanya guna menjelaskan maknanya).7 

Bagi para intelektual klasik, istilah siyasah memang terkadang digunakan 

secara operasional dalam konteks pemberian sanksi non-had, dan ini mencolok 

dalam mazhab Hanafiyyah. Para ulama Hanafiyah bahkan tergolong pionir dalam 

memperluas cakupan penggunaan istilah tersebut. 

3. Siyasah dalam arti kemaslahatan publik 

Dalam tradisi pemikiran Islam, konsep siyāsah syar‘iyyah tidak pernah lepas 

dari konteks sosial dan historis yang melingkupinya. Para ulama klasik maupun 

modern memberikan definisi yang beragam, namun semuanya bermuara pada satu 

titik: bagaimana kekuasaan dijalankan demi terwujudnya kemaslahatan umat. 

Pertama, Abu al-Wafā Ibn ‘Uqail,8 sebagaimana dikutip Ibn Qayyim 

menjelaskan 

السياسة ما كان من الأفعال بحيث يكون الناس معه أقرب إلى الصلاح وأبعد عن الفساد، وإن 

 لم يشرعه الرسول ولا نزل به وحي

                                                             
6 Syams ad-Din Muhammad bin Abu Bakar Ibn Qayyim Al-Jauziyyah, I’lam al-

Muwaqqi’in ’An Rabb al-’Alamin (Dar al-Fikr, 1996), hlm. 12. 
7 Muḥammad Amīn bin ‘Umar bin ‘Abd al-‘Azīz Ibn ‘Ābidīn, Radd al-Muḥtār ‘alā ad-

Durr al-Mukhtār (Dār al-Fikr, 1992), juz IV, hlm. 15. 
8 Abu al-Wafa' al-Baghdadi, bernama lengkap Ali bin Aqil bin Muhammad al-Baghdadi 

al-Dhofri (431–513 H / 1040–1119 M), adalah seorang ulama Hanbali dari Irak. Ia dikenal sebagai 

pengajar dan ahli dalam berargumen. Beliau memiliki karya monumental dengan nama Al-Funun, 

kitab berjumlah 400 jilid yang menguraikan berbagai jenis disiplin ilmu, mencakup Nasihat, Tafsir, 

Fiqh, Usul, Bahasa Arab, Sastra, Sejarah, Cerita, serta pemikiran dan seluruh hasil renungannya. 

Lihat: Khair ad-Dīn Az-Ziriklī, Al-Aʻlām: Qāmūs Tarājim li Asyhar ar-Rijāl wa-an-Nisāʼ min al-

ʻArab wa-al-Mustaʻribīn wa-al-Mustasyriqīn (Kairo: Dār Al-’Ilm, t.t.), juz IV, hlm. 313. 

https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1


Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara    

Vol. 05, No. 2, Juli – Desember 2025, pp. 151 -167 

E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4i1 

 

156 
 

“Siyāsah adalah sebuah tindakan yang mengantarkan rakyat kepada 

kemaslahatan dan menjauhkan dari kemafsadahan, meskipun Rasulullah tidak 

memberikan ketetapan tersebut dan Allah juga tidak menurunkan wahyu yang 

mengaturnya”. 

Kedua, menurut Al-Maqrizi:9 

 الأموالالسياسة القانون الموضوع لرعاية الآداب والمصالح وانتظام 

“Hukum yang diterapkan untuk menjaga tata krama dan kepentingan serta 

mengatur keuangan.” 

Ketiga, menurut Ibn Nujaīm:10 

 السياسة فعل شيء من الحاكم لمصلحة يراها وإن لم يرد بذلك الفعل دليل جزئي

“Siyāsah adalah suatu tindakan yang dilakukan pemerintah karena adanya 

kemaslahatan, meskipun tidak adanya bukti parsial (dalil juz’i) atas tindakan 

tersebut”.11 

Keempat, menurut Ibn ‘Abidin:12 

 السياسة استصلاح الخلق بإرشادهم إلى الطريق المنجي في الدنيا والآخرة

“Memperbaiki moral manusia dengan membimbing mereka ke jalan yang 

menyelamatkan di dunia dan akhirat.”13 

Transformasi Istilah Siyasah dan Klasifikasinya Pada Masa Kontemporer 

Istilah siyasah dalam perspektif fikih klasik di muka tidak dapat dipisahkan 

dari semangat pembaharuan. Demikian itu terbukti pada masa pra-modern dan 

                                                             
9 Al-Maqrizi, nama lengkap Ahmad bin Ali bin Abdul Qadir (766–845 H / 1365–1441 M), 

dikenal juga sebagai Abu al-Abbas Taqi ad-Din al-Maqrizi al-Husaini. Ia adalah seorang sejarawan 

terkemuka yang banyak menulis tentang Mesir. Berasal dari Ba’labak. Ia dilahirkan, dibesarkan, 

dan wafat di Kairo. Al-Maqrizi pernah menjabat sebagai pengawas pasar, khatib, dan imam di 

Kairo. Diantara karya monumentalnya adalah Al-Mawā'iẓ wa Al-I'tibār: Bi Żikr Al-Khuṭuṭ wa Al-

Aṡār yang familiar disebut Khutat al-Maqrizi. Az-Ziriklī, Al-Aʻlām: Qāmūs Tarājim li Asyhar ar-

Rijāl wa-an-Nisāʼ min al-ʻArab wa-al-Mustaʻribīn wa-al-Mustasyriqīn, juz I, hlm. 177. 
10 Ibn Nujaim, nama lengkap Zain al-Din bin Ibrahim bin Muhammad (w. 970 H / 1563 

M), adalah seorang ulama dan ahli fikih Hanafi dari Mesir. Karya terkenalnya diantaranya Al-

Asybah wa an-Nazair (usul fikih), Al-Baḥr ar-Rāiq Syarḥ Kanz ad-Daqāiq (fikih delapan jilid). Az-

Ziriklī, Al-Aʻlām: Qāmūs Tarājim li Asyhar ar-Rijāl wa-an-Nisāʼ min al-ʻArab wa-al-Mustaʻribīn 

wa-al-Mustasyriqīn, juz III, hlm. 330. 
11 Al-Miṣrī, Al-Baḥr ar-Rāiq Syarḥ Kanz ad-Daqāiq, juz V, hlm.11. 
12 Ahmad bin Abdul Ghani bin Umar Ibn Abidin (1238 H = 1823 M - 1307 H = 1889 M) 

adalah seorang ahli fikih Hanafi yang lahir dan wafat di Damaskus. Ia memulai karirnya dengan 

memberikan fatwa di beberapa kota kecil, kemudian diangkat sebagai anggota dewan fatwa 

bersama Sayyid Mahmud Hamza, Mufti Damaskus. Ibn Abidin dikenal atas kontribusinya yang 

signifikan dalam bidang hukum Islam dan fatwa.Az-Ziriklī, Al-Aʻlām: Qāmūs Tarājim li Asyhar 

ar-Rijāl wa-an-Nisāʼ min al-ʻArab wa-al-Mustaʻribīn wa-al-Mustasyriqīn, vol. I, hal. 152. 
13 Ibn ‘Ābidīn, Radd al-Muḥtār ‘alā ad-Durr al-Mukhtār, juz IV, hlm. 15. 

https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1


Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara    

Vol. 05, No. 2, Juli – Desember 2025, pp. 151 -167 

E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4i1 

 

157 
 

kontemporer terjadi diferensiasi istilah yang lebih sistematik, Istilah siyasah 

syar’iyyah mulai diformulasikan sebagai cabang tersendiri meluas ke berbagai 

sektor kehidupan umat. 

Transformasi makna ini yang kemudian melahirkan paradigma baru kajian 

politik Islam. siyasah syar’iyyah kini tidak hanya sebagai hukum pidana ta‘zir, tapi 

juga mencakup peraturan-peraturan keuangan negara (siyasah maliyyah), sistem 

peradilan (siyasah qada’iyyah), pelaksanaan kebijakan eksekutif (tanfidh), tata 

kelola administrasi (idarah), hingga pengaturan sistem ketatanegaraan secara 

menyeluruh (nizam al-hukm).  

Ragam istilah para fuqaha untuk menunjuk makna yang mirip dengan siyasah 

juga menunjukkan betapa kayanya khazanah pemikiran klasik. Di antaranya ialah 

istilah al-ahkam al-sultaniyyah (hukum-hukum pemerintahan), tadbir ahl al-islam 

(pengelolaan urusan masyarakat Islam), al-siyasah al-mulkiyyah (kebijakan 

kenegaraan), al-iyalah (wilayah administratif), hingga al-za‘amah atau al-ri’asah 

(kepemimpinan).14 Beragam istilah tersebut menunjukkan bahwa pemikiran politik 

Islam sejak masa klasik hadir dalam berbagai bentuk, meski belum terbingkai 

dalam satu terminologi baku. Namun, semuanya tetap bermuara pada tujuan 

tunggal: menghadirkan kemaslahatan umum melalui instrumen hukum Islam. 

Dalam kajian siyasah syar’iyyah, penting untuk menguraikan asal-usul 

konsep ini baik dari segi bahasa maupun makna hukum Islam yang terkandung di 

dalamnya. Secara linguistic kata siyasah, yang berasal dari akar kata sasa al-amr 

secara etimologis berarti mengatur, merawat, atau memimpin. Sementara itu, kata 

syar’iyyah berasal dari kata syar’ yang bermakna jalan atau pedoman yang telah 

ditetapkan, yang mengarah pada pengertian aturan-aturan yang diturunkan oleh 

Allah Swt. melalui wahyu-Nya.  

Istilah siyasah syar’iyyah secara terminologis mengandung dua dimensi. 

Dimensi pertama adalah pengelolaan hukum untuk mewujudkan kepentingan 

umum, mencakup upaya menjaga kesejahteraan sosial, keadilan, dan kemaslahatan 

umum. Dimensi kedua adalah pemahaman yang lebih spesifik, yakni fleksibilitas 

hukum dalam menghadapi perubahan zaman dan kondisi sosial.15 Oleh karena itu, 

                                                             
14 Selengkapnya lihat: Umar Anwār Az-Zaidānī, As-Siyāsah As-Syar’iyyah ‘Inda Al-

Juwainī: Qawā’iduhā wa Maqāṣiduhā (Dār An-Nasyr Al-Islāmiyyah, 2011). 
15 Ahwadzy, “The Implementation of Fiqh Siyasah in Indonesia’s Democratic System”; 

Lihat juga: Muhammad Arfan Ahwadzy dan Intihaul Fudhola, “Wazīr dalam Al-Qur’an dan 

https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1


Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara    

Vol. 05, No. 2, Juli – Desember 2025, pp. 151 -167 

E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4i1 

 

158 
 

siyasah syar’iyyah tidak bersifat statis, tetapi terus berkembang sesuai dengan 

perubahan kebutuhan dan tantangan zaman yang dihadapi umat. Di samping itu, 

pengertian siyasah syar’iyyah bisa dipahami dalam dua dimensi: pertama, dimensi 

yang lebih global (‘am), yang merujuk pada kebijakan politik yang berpijak pada 

nilai-nilai syariat Islam dan mencakup seluruh aspek kehidupan umat. Dalam hal 

ini, siyasah syar’iyyah mencakup prinsip dasar bahwa Islam bukan hanya ajaran 

agama (ad-din), tetapi juga sistem hidup yang komprehensif untuk masyarakat 

(manhaj al-hayah). Sementara interpretasi siyasah syar’iyyah secara spesifik 

(khas) mengindikasikan seperangkat pengaturan yang berdasarkan pada refleksi 

filosofis/konstruksi teoritis (ijtihad) para pemegang kekuasaan untuk menangani 

realitas sosial masyarakat yang senantiasa berubah.  

Sebagaimana maklum diketahui ilmu fikih terbagi dalam hukum tematik, 

misalnya dalam ranah ‘ubudiyah, muamalah, jinayah, munakahat, hingga siyasah. 

Seiring dengan luasnya cakupan fikih, pembahasan mengenai siyāsah syar‘iyyah 

berkembang menjadi tema penting dalam mengatur urusan kenegaraan. Para ulama 

berbeda pendapat dalam merumuskan ruang lingkupnya. Hanya saja, perbedaan 

tersebut bersifat teknis dalam klasifikasi, bukan prinsipil. 

Diantaranya al-Māwardī membagi siyāsah ke dalam lima bagian: siyāsah 

dustūriyyah (konstitusional), siyāsah qaḍā’iyyah (peradilan), siyāsah māliyyah 

(keuangan), siyāsah idāriyyah (administrasi penyelenggaraan kebijakan negara), 

dan siyāsah ḥarbiyyah (perang). Sementara Ibn Taymiyyah mengklasifikasikan 

siyāsah hanya ke dalam empat bidang, yakni qaḍā’iyyah (peradilan), idāriyyah 

(manajemen pemerintahan), māliyyah (keuangan), serta dauliyyah/khārijiyyah 

(hubungan internasional). Menurut ʿAbd al-Wahhāb Khallāf, ruang lingkup 

siyāsah syar‘iyyah diringkas menjadi tiga pokok, yakni: Pertama, Kebijakan 

politik konstitusional (as-siyāsah as-dustūriyyah). Kebijakan ini mencakup 

evaluasi mengenai bentuk negara (syakhl al-hukumah, hak-hak warga negara 

(huquq al-afrad), dan lembaga pemerintahan (as-sultat) meliputi pembentukan 

hukum (tasyrī’iyyah) oleh Lembaga Legislatif, penerapan hukum (qaḍāiyyah) oleh 

Lembaga Yudikatif, dan pengelolaan pemerintahan (tanfiẓiyyah) oleh Lembaga 

                                                             
Aplikasinya terhadap Regulasi Penambahan Kabinet Merah-Putih Kajian Tafsīr Āyāt al-Ahkām 

dalam Q.S. Tāhā Ayat 29,” AT-TAHBIR: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir 2, no. 1 (2025): 1, 

https://ejournal.mahadalylirboyo.ac.id/index.php/attahbir/article/view/111. 

https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1


Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara    

Vol. 05, No. 2, Juli – Desember 2025, pp. 151 -167 

E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4i1 

 

159 
 

Eksekutif; Kedua, Kebijakan politik luar negeri (as-siyāsah al-khārijiyyah). 

Kebijakan ini meliputi hal-hal yang berhubungan dengan hubungan antara warga 

muslim dengan warga non-muslim; Ketiga, Kebijakan politik keuangan (as-

siyāsah al-māliyyah). Cakupan masalah dalam bagian ini adalah negara, 

perdagangan internasional, kepentingan/hak-hak publik, pajak, dan perbankan. 

Oleh karena siyāsah termasuk dalam ranah diktum mu‘āmalah, maka tidak 

mengherankan apabila kajian fikih siyasah merupakan wilayah fikih yang berbasis 

ijtihādī. Hal ini disebabkan hukum-hukum yang berkaitan dengan interaksi sosial-

politik manusia pada umumnya tidak memiliki bentuk baku yang sepenuhnya 

tertuang dalam nash, melainkan membutuhkan penggalian hukum melalui metode 

ijtihad. Dengan demikian, ruang lingkup fikih siyasah bersifat dinamis dan elastis, 

selalu terbuka terhadap perubahan konteks sosial, politik, dan historis yang 

melingkupinya, selama tetap berorientasi pada prinsip dasar syariat, yaitu 

mewujudkan kemaslahatan dan menolak kemafsadahan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Skema 1. Kerangka Konseptual Kajian Fiqh Siyasah Berbasis Ijtihad 

Dialektika Historis dalam Membaca Paradigma Fiqh Siyasah 

Ragam pandang dalam memahami siyasah membentuk berbagai praktik 

ketatanegaraan berbeda antara umat islam di satu masa dan tempat dengan yang 

lainnya. Perbedaan ini semakin mengental ketika islam menghadapi kolonialisme 

barat pada abad ke-19 M. Disamping menguasai daerah-daerah islam, kolonialisme 

barat juga melakukan ekspor terhadap pemikiran dan ideologi-ideologi politik 

mereka. Hal ini mendapat respon dari umat islam, baik dengan cara menerima 

Term 
Mu'amalah

Fiqh Siyasah

Ijtihadi: 
Dinamis 

dan Adaptif

https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1


Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara    

Vol. 05, No. 2, Juli – Desember 2025, pp. 151 -167 

E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4i1 

 

160 
 

Paradigma Fiqh 
Siyasah

Integralistik Sekuleristik Simbiotik

secara utuh, menolak mentah-mentah, maupun mengapresiasinya dengan kritis, 

dalam arti mengambil nilai-nilai yang positif dan membuang nilai-nilai yang 

negatif.16 

 

 

 

 

 

 

 

Skema 2. Ragam Pandang Hubungan Islam dan Politik 

Tiga sikap ini berawal dari tiga pandangan yang berbeda tentang Islam dan 

ketatanegaraan ini. Sikap pertama lahir dari pemikiran bahwa al-Qur'an tidak 

memiliki sistem politik yang baku dan Nabi Muhammad Saw. tidak dimaksudkan 

oleh Allah untuk menciptakan kekuasaan politik. Tugas Muhammad hanyalah 

sebagai penyampai wahyu tanpa pretensi untuk mendirikan negara.  

Sedangkan sikap kedua lahir dari pandangan bahwa Islam adalah agama yang 

serba lengkap mengatur seluruh aspek kehidupan manusia. Al-Qur'an, ibarat super 

market, telah menyediakan sistem politik yang mesti diikuti oleh umatnya. Hal ini 

dijabarkan pula oleh praktik Nabi dalam membangun Negara Madinah dan 

pemerintahan yang dilanjutkan oleh penerus beliau, al-Khulafa' al-Râsyidûn. Inilah 

yang mesti diteladani oleh umat Islam. Karenanya, kita tidak perlu meniru sistem 

politik Barat yang dipengaruhi oleh semangat sekularisme.  

Di antara kedua kutub di atas, pemikiran ketiga menyatakan bahwa Islam 

tidak menyediakan sistem politik yang baku untuk diterapkan oleh umat Islam, 

akan tetapi Islam juga tidak membiarkan umatnya tanpa pedoman dalam bernegara 

dan mengatur pemerintahan. Islam hanya memberikan seperangkat tata nilai saja 

yang mesti dikembangkan oleh umatnya sesuai dengan tuntutan situasi, masa dan 

tempat serta permasalahan yang mereka hadapi. Karenanya, Islam tidak melarang 

umatnya mengadopsi pemikiran-pemikiran dari luar, termasuk dari Barat, sejauh 

tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip ajaran Islam itu sendiri. Islam tidak 

                                                             
16 Muhammad Iqbal, Fiqh Siyasah; Konstekstualisasi Doktrin Politik Islam (Kencana, 

2016), hlm. xxi-xxii. 

https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1


Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara    

Vol. 05, No. 2, Juli – Desember 2025, pp. 151 -167 

E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4i1 

 

161 
 

menolak pemikiran tentang hak asasi manusia, pembatasan kekuasaan negara atau 

tentang prinsip-prinsip demokrasi.17 

Dinamika Perkembangan Fiqh Siyasah 

Perkembangan politik dunia Islam tidak pernah berjalan dalam garis yang 

tunggal atau statis. Sejak keruntuhan Khilafah Utsmaniyah pada awal abad ke-20, 

dunia Islam mengalami pergeseran besar dalam sistem pemerintahan dan 

pemikiran politik. Negara-negara Muslim mulai membentuk sistem kenegaraan 

modern dengan mengadopsi berbagai bentuk pemerintahan seperti republik, 

monarki konstitusional, atau kerajaan absolut, yang sebagian besar mengambil 

inspirasi dari model Barat.18 Dalam situasi tersebut, banyak prinsip fiqh siyasah 

mengalami ketegangan antara idealisme hukum Islam dan realitas politik 

kontemporer yang sekuler dan pragmatis. 

Di tengah arus modernisasi dan globalisasi, wacana fiqh siyasah tidak 

berhenti berkembang. Tantangan antangan yang dihadapi fiqh siyasah menjadi 

lebih kompleks. Kolonialisme yang melanda dunia Islam pada abad ke-19 dan awal 

abad ke-20 telah meruntuhkan banyak institusi politik Islam tradisional, termasuk 

kekhalifahan. Kekuasaan politik diambil alih oleh negara-negara kolonial yang 

menerapkan sistem hukum dan pemerintahan Barat. Akibatnya, banyak prinsip 

fiqh siyasah kehilangan relevansinya di ruang publik karena digantikan oleh sistem 

sekuler. Pada masa inilah, mulai muncul gerakan-gerakan pembaruan Islam yang 

mencoba menghidupkan kembali gagasan politik Islam, baik dalam bentuk gerakan 

sosial maupun institusi politik formal. Dinamika-dinamika yang berkembang 

dalam diskursus fikih siyasah dewasa ini setidaknya terangkum dalam poin-poin 

berikut: 

1. Integrasi Fiqh Siyasah dengan Politik Modern 

Dinamika ini terus berlanjut di era kontemporer. Berbagai negara Muslim 

mengalami transformasi besar dalam sistem politiknya, mulai dari sistem kerajaan, 

militeristik, hingga demokrasi parlementer. Fiqh siyasah pun mengalami 

kebangkitan, namun dalam wajah yang lebih plural dan dialogis. Beberapa pemikir 

Muslim kontemporer seperti Yusuf al-Qardawi misalnya, berusaha membangun 

                                                             
17 Iqbal, Fiqh Siyasah; Konstekstualisasi Doktrin Politik Islam, hlm. xxii. 
18 Ismiwati Intan Soraya dkk., “Konsep Demokrasi Dalam Ketatanegaraaan di Negara 

Muslim,” Siyasah 5, no. 1 (2025): 93–108, https://doi.org/10.32332/9rpyqw61. 

https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1


Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara    

Vol. 05, No. 2, Juli – Desember 2025, pp. 151 -167 

E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4i1 

 

162 
 

jembatan antara nilai-nilai Islam dan prinsip-prinsip modern seperti demokrasi, 

pluralisme, dan hak asasi manusia. Ia menyampaikan bahwa fiqh siyasah tidak 

harus kaku dan literal, melainkan harus kontekstual dan progresif, agar tetap dapat 

menjawab kebutuhan masyarakat modern. 

Di Indonesia, dinamika fiqh siyasah sangat dipengaruhi oleh pemahaman atas 

pendidikan politik seperti ideologi negara (Pancasila), konstitusi negara (UUD 

1945), lembaga-lembaga negara, hak-hak dasar warga negara, wawasan 

kebangsaan, dan etika politik. Negara Indonesia memang tidak menganut sistem 

pemerintahan Islam secara formal. Hanya saja nilai-nilai fiqh siyasah tetap hadir 

melalui peran organisasi kemasyarakatan Islam, partai politik berbasis Islam, dan 

fatwa-fatwa keagamaan yang ikut memengaruhi kebijakan publik. Perdebatan 

mengenai penerapan syariat Islam, hubungan agama dan negara, serta moralitas 

politik menjadi bagian penting dalam kehidupan politik nasional.19 Pendidikan 

politik semacam ini yang menurut Prof. Masykuri Abdillah merupakan upaya para 

pengkaji ilmu fiqh siyasah di seluruh lembaga pendidikan islam karena mereka 

akan menjadi calon-calon para intelektual muslim yang berkewajiban memberikan 

pencerahan kepada umat.20 Bagi kalangan pesantren, pendidikan politik ini akan 

lebih efektif jika ia juga dilakukan dengan pendekatan agama, yakni dengan 

menerjemahkan ide-ide tentang negara modern it uke dalam bahasa agama, atau 

mengintegrasikannya dengan pengajaran ilmu agama islam yang membahas 

tentang tata negara (fiqh siyasah).  

Tentu saja, pendekatan dalam pengajaran fiqh siyasah di pesantren tidak 

sama dengan di perguruan tinggi. Jika pengajaran di perguruan tinggi menekankan 

pendekatan normatif dan historis baik pada masa klasik maupun kontemporer, di 

pesantren pengajaran ini lebih ditekankan pada aspek normatif dan empiris pada 

masa kini dengan bahasa yang lebih popular. Di samping itu, jika dalam ilmu-ilmu 

agama pada umumnya yang diajarkan di pesantren adalah kitab-kitab yang disusun 

pada masa klasik dan pertengahan, sebaiknya dalam bidang fikih siyasah ini perlu 

                                                             
19 Masykuri Abdillah, “Aktualisasi Islam Dan Keindonesiaan Dalam Koteks Ideologi 

Negara Pancasila,” Himmah: Jurnal Kajian Islam Kontemporer 4, no. 1 (2020): 1, 

https://doi.org/10.47313/jkik.v4i1.1100. 
20 Dalam kenyataannya, selama ini fikih siyasah secara khusus hanya diajarkan di 

lingkungan perguruan tinggi, terutama di Fakultas Syariah. Tidak banyak pesantren yang memiliki 

perhatian yang cukup tentang fikih siyasah ini, padahal ia sebenarnya merupakan bagian dari ilmu 

fikih. Selengkapnya lihat: Masykuri Abdillah, Islam Dan Etika Kehidupan Berbangsa (Mizan, 

2024), hlm. 148.  

https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1


Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara    

Vol. 05, No. 2, Juli – Desember 2025, pp. 151 -167 

E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4i1 

 

163 
 

diajarkan tidak hanya kitab-kitab turas (kitab kuning), tetapi juga kitab-kitab 

kontemporer (kitab putih). Hal ini disebabkan disamping karena fikih siyasah 

klasik tidak membicarakan sistem negara modern, juga karena pada umumnya 

penulisnya kurang independen berhadapan dengan penguasa. Sedangkan fikih 

siyasah kontemporer umumnya membahas sistem negara modern dan penulisnya 

relatif lebih independen.21 

Selain itu, di beberapa negara Muslim lainnya, pemahaman yang sempit 

terhadap fiqh siyasah justru melahirkan ekstremisme politik dan radikalisme 

keagamaan. Gerakan-gerakan ini sering mengklaim legitimasi syariat untuk 

menolak demokrasi dan menghalalkan kekerasan atas nama penegakan hukum 

Islam.  

Fiqh siyasah pada mulanya berkembang dalam konteks sistem khilafah klasik 

yang sarat dengan nuansa otoritas keagamaan dan politik. Namun, dinamika sosial-

politik kontemporer menuntut integrasi fiqh siyasah dengan sistem politik modern, 

khususnya demokrasi dan konstitusi negara bangsa. Integrasi ini tidak sekadar 

membandingkan syūrā dengan demokrasi, melainkan upaya menemukan titik temu 

antara prinsip-prinsip syar‘i dengan praktik politik yang diakui secara global. 

Dalam konteks ini, demokrasi dipahami bukan sebagai lawan dari syūrā, 

melainkan sebagai instrumen baru untuk mengaktualisasikan nilai partisipasi 

publik dan akuntabilitas pemerintahan. Hal ini menunjukkan bahwa fiqh siyasah 

memiliki kelenturan epistemik: ia mampu berdialog dengan sistem konstitusional, 

menafsirkan ulang otoritas politik, dan tetap menjaga relevansi prinsip-prinsip 

syari‘ah di era negara bangsa. Dengan demikian, fiqh siyasah bukan hanya warisan 

masa lalu, melainkan perangkat normatif yang hidup dan adaptif terhadap 

modernitas politik. 

2. Kontekstualisasi Maqāṣid asy-Syarī‘ah 

Dimensi maqāṣid asy-syarī‘ah menjadi kunci penting dalam menjawab 

tantangan fiqh siyasah dewasa ini. Fiqh tidak lagi cukup dipahami sebatas struktur 

legal-formal, tetapi juga harus diarahkan kepada tujuan-tujuan universal seperti 

keadilan, kemaslahatan, dan stabilitas sosial. Dengan menjadikan maqāṣid sebagai 

kerangka etik, fiqh siyasah dapat menempatkan hukum Islam sebagai instrumen 

                                                             
21 Abdillah, Islam Dan Etika Kehidupan Berbangsa, hlm. 149. 

https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1


Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara    

Vol. 05, No. 2, Juli – Desember 2025, pp. 151 -167 

E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4i1 

 

164 
 

untuk menciptakan tata kelola pemerintahan yang melindungi hak-hak dasar 

manusia. 

Dalam praktiknya, pendekatan maqāṣid memberikan ruang bagi negara untuk 

menolak radikalisme dan ekstremisme yang mengatasnamakan agama. Prinsip hifẓ 

an-nafs (menjaga jiwa) meniscayakan penolakan terhadap kekerasan, sementara 

hifẓ ad-dīn (menjaga agama) menekankan agar agama tidak dijadikan alat 

legitimasi bagi tindakan destruktif. Dengan demikian, maqāṣid asy-syarī‘ah 

meneguhkan posisi fiqh siyasah sebagai fondasi normatif bagi pemerintahan yang 

berorientasi pada kemaslahatan publik sekaligus menjaga harmoni sosial. 

3. Hak Asasi Manusia dan Kebebasan Sipil 

Diskursus kontemporer tentang fiqh siyasah tidak dapat dilepaskan dari isu 

hak asasi manusia dan kebebasan sipil. Di tengah realitas masyarakat modern yang 

plural, fiqh siyasah dituntut untuk mengakomodasi keberagaman agama, etnis, dan 

gender dalam kerangka kewargaan. Dengan demikian, hukum Islam dalam 

perspektif siyasah merupakan upaya untuk menjamin martabat manusia dihormati 

secara universal. Di samping itu, kontekstualisasi fiqh siyasah pada isu pluralisme 

menegaskan pentingnya menjamin hak-hak minoritas sebagai bagian integral dari 

masyarakat. Dalam kerangka ini, pluralisme sebagai realitas sosial yang harus 

dikelola dengan prinsip toleransi, keadilan, dan kesetaraan sipil.22 

Berbagai fenomena di atas menunjukkan bahwa fiqh siyasah memiliki dua 

sisi: ia bisa menjadi alat untuk membangun peradaban yang adil, atau justru 

menjadi legitimasi bagi kekuasaan otoriter jika disalahgunakan. Dari dinamika 

yang berkembang ini, terlihat fiqh siyasah bukanlah sistem yang stagnan. Ia 

bersifat dinamis, kontekstual, dan terbuka untuk dikaji ulang sesuai kebutuhan 

zaman. Perkembangannya bergantung pada sejauh mana umat Islam mampu 

membaca ulang sumber-sumber Islam dalam cahaya realitas kontemporer, serta 

berani membangun sistem politik yang berakar pada nilai-nilai Islam tanpa 

kehilangan relevansinya di tengah masyarakat global yang terus berubah. Oleh 

karena itu, kajian fiqh siyasah hari ini bukan hanya tentang masa lalu, tetapi tentang 

                                                             
 22 Konsep terkait pluralisme dapat dibaca: Muhammad Arfan Ahwadzy dan Abdurrahman 

Kafabihi, “Paham Relativitas Kebenaran Dalam Pluralisme Agama Abdul Karim Soroush,” 

Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf Dan Peradaban Islam 5, no. 1 (2025): 26–45, 

https://doi.org/10.58572/hkm.v5i1.147. 

https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1


Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara    

Vol. 05, No. 2, Juli – Desember 2025, pp. 151 -167 

E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4i1 

 

165 
 

masa depan umat Islam dalam membangun tatanan politik yang berkeadaban, 

inklusif, dan berkeadilan. 

Kesimpulan 

Diskursus fiqh siyasah menunjukkan perkembangan dinamis yang senantiasa 

dipengaruhi perubahan sosial-politik, dengan tetap berpijak pada prinsip syariah 

yang mampu beradaptasi tanpa kehilangan substansinya. Penelitian ini 

memberikan kontribusi teoritis dengan menegaskan posisi fiqh siyasah sebagai 

kerangka konseptual yang menjembatani antara warisan intelektual klasik dan 

kebutuhan politik modern, sekaligus memperkaya wacana akademik tentang 

kompatibilitas Islam dengan demokrasi, hak asasi manusia, dan tata kelola 

pemerintahan. Secara praktis, penelitian ini menawarkan pijakan normatif dan etis 

bagi perumusan kebijakan publik, penguatan peran hukum Islam dalam sistem 

politik nasional, serta pengembangan model pemerintahan yang inklusif, 

berkeadilan, dan responsif terhadap tantangan global. 

Daftar Pustaka 

Abdillah, Masykuri. “Aktualisasi Islam Dan Keindonesiaan Dalam Koteks 

Ideologi Negara Pancasila.” Himmah: Jurnal Kajian Islam 

Kontemporer 4, no. 1 (2020): 1. 

https://doi.org/10.47313/jkik.v4i1.1100. 

Abdillah, Masykuri. Islam Dan Etika Kehidupan Berbangsa. Mizan, 2024. 

Abdillah, Masykuri. “Sharia and Politics in the Context of Globalization and 

Society 5.0.” AHKAM: Jurnal Ilmu Syariah 22, no. 2 (2022): 263–86. 

Ahwadzy, Muhammad Arfan. “The Implementation of Fiqh Siyasah in 

Indonesia’s Democratic System: The Perspective of Abdul Wahhab 

Khallaf.” Siyasah Wa Qanuniyah : Jurnal Ilmiah Ma’had Aly 

Raudhatul Ma’arif 3, no. 1 (2025): 1–23. 

https://doi.org/10.61842/swq/v3i1.25. 

Ahwadzy, Muhammad Arfan, dan Intihaul Fudhola. “Wazīr dalam Al-Qur’an 

dan Aplikasinya terhadap Regulasi Penambahan Kabinet Merah-Putih 

Kajian Tafsīr Āyāt al-Ahkām dalam Q.S. Tāhā Ayat 29.” AT-TAHBIR: 

Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir 2, no. 1 (2025): 1. 

https://ejournal.mahadalylirboyo.ac.id/index.php/attahbir/article/view/

111. 

https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1


Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara    

Vol. 05, No. 2, Juli – Desember 2025, pp. 151 -167 

E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4i1 

 

166 
 

Ahwadzy, Muhammad Arfan, dan Abdurrahman Kafabihi. “Paham Relativitas 

Kebenaran Dalam Pluralisme Agama Abdul Karim Soroush.” 

Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf Dan Peradaban Islam 5, no. 1 

(2025): 26–45. https://doi.org/10.58572/hkm.v5i1.147. 

Al-Jauziyyah, Syams ad-Din Muhammad bin Abu Bakar Ibn Qayyim. I’lam 

al-Muwaqqi’in ’An Rabb al-’Alamin. Dar al-Fikr, 1996. 

Al-Miṣrī, Zainuddīn Ibn Nujaim. Al-Baḥr ar-Rāiq Syarḥ Kanz ad-Daqāiq. Dār 

al-Kitāb al-Islāmi, 1431. 

Asshiddiqie, Jimly. “Pembumian Nilai-Nilai Pancasila Dalam Praktik 

Kehidupan Berbangsa Dan Bernegara.” Jurnal Pembumian Pancasila 

4, no. 1 (2024): 21–29. https://doi.org/10.63758/jpp.v4i1.38. 

Aykar, Naslul, dan Muhammad Arfan Ahwadzy. “Batas Usia Capres-

Cawapres Dalam Keputusan MK No. 90/PUU-XXI/2023 Dan 

Implikasinya Terhadap Dinasti Politik Perspektif Fikih.” Syariah: 

Journal of Fiqh Studies 2, no. 2 (2024): 2. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v2i2.79. 

Az-Zaidānī, Umar Anwār. As-Siyāsah As-Syar’iyyah ‘Inda Al-Juwainī: 

Qawā’iduhā wa Maqāṣiduhā. Dār An-Nasyr Al-Islāmiyyah, 2011. 

Az-Ziriklī, Khair ad-Dīn. Al-Aʻlām: Qāmūs Tarājim li Asyhar ar-Rijāl wa-an-

Nisāʼ min al-ʻArab wa-al-Mustaʻribīn wa-al-Mustasyriqīn. Dār Al-

’Ilm, t.t. 

Firmansyah, Windy Riyani, dan Nyimas Lidya Putri. “Prinsip Syura dalam 

Ketatanegaraan Indonesia.” Siyasah 3, no. 1 (2023): 36–49. 

https://doi.org/10.32332/siyasah.v3i1.7209. 

Ibn ‘Ābidīn, Muḥammad Amīn bin ‘Umar bin ‘Abd al-‘Azīz. Radd al-Muḥtār 

‘alā ad-Durr al-Mukhtār. Dār al-Fikr, 1992. 

Iqbal, Muhammad. Fiqh Siyasah; Konstekstualisasi Doktrin Politik Islam. 

Kencana, 2016. 

M.a, Lady, Rizky Anugrah I.b, Monalisa, dan Wahyu A.j. “Kedudukan Komisi 

Nasional Ham Dalam Konstitusi Dan Ketatanegaraan.” Siyasah 1, no. 

1 (2021): 76–93. https://e-

journal.metrouniv.ac.id/siyasah/article/view/3752. 

https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1


Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara    

Vol. 05, No. 2, Juli – Desember 2025, pp. 151 -167 

E-ISSN: 2988-5299, DOI: 10.32332/siyasah.v4i1 

 

167 
 

Soraya, Ismiwati Intan, Aziza Aziz Rahmaningsih, dan Firmansyah. “Konsep 

Demokrasi Dalam Ketatanegaraaan di Negara Muslim.” Siyasah 5, no. 

1 (2025): 93–108. https://doi.org/10.32332/9rpyqw61. 

 

https://doi.org/10.32332/siyasah.v4i1

