Ri’ayah: Jurnal Sosial dan Keagamaan| Vol. 10, No. 02, Juli - Desember 2025
http://e-journal.metrouniv.ac.id/index.php/riayah
P-ISSN : 2528-049X E-ISSN: 2548-6446

Ideologi Dakwah Anak dalam Lagu Islami
Digital: Analisis Semiotika Roland Barthes pada
Lirik ‘Bocah Cilik-cilik’ Cover Ulinnuha Official

Mochammad Aris Yusuf*
Institut Muslim Cendekia, Sukabumi, Jawa Barat
Email: mochamadarisyusuf@arraayah.ac.id

I Abstract

Article History:

Received: 02 June 2025 Islamic-themed children's songs distributed through digital

Revised: 10 July 2025 media serve as both educational entertainment and a means of

Accepted: 01 October 2025 Islamic propagation. The song “Bocah Cilik-cilik,” published

Published: 31 December 2025 on Ulinnuha's official YouTube channel, has captured the
attention of the Indonesian Muslim community because it

*Correspondence Address: combines local culture with values that shape children's

mochamadarisyusuf@arraayah.ac.id religious character. Therefore, this study uses a qualitative
approach with Roland Barthes's semiotic analysis method.
: Data in the form of song lyrics are analyzed through three
Keywords : Child Character levels of meaning: denotation, connotation, and myth, to
Formation, Cultural Symbolism, uncover the symbolic meaning and ideology of Islamic
Roland Barthes Semiotics . . .
propagation. The analysis shows that at the denotative level,
the song lyrics represent children's religious activities. At the
connotative level, the song constructs idealized piety and

@ ® 0 religious behavior as normative values for Muslim children. At
EY the mythical level, the song constructs an ideological narrative
Copyright © 2025 Author/s that positions children as symbols of Islamic obedience and

DOI :10.32332/riayah.v10i2.10804 morality. These findings confirm that the Islamic propagation
message in children'ssongs is not neutral but rather is imbued
with ideology conveyed through cultural representations and
digital media. Therefore, a critical study of the content of
children'sda'wah is important to understand the construction
of meaning and the formation of collective consciousness of
Muslim society in contemporary Indonesia.

INTRODUCTION

Dakwah merupakan salah satu pilar utama dalam Islam yang menandai komitmen
kolektif umat terhadap penyebaran ajaran llahi. Secara normatif, dakwah tidak sekadar menjadi
tugas institusional para ulama, kyai, atau mubalig semata, tetapi merupakan tanggung jawab
seluruh Muslim yang beriman. Firman Allah Swt dalam surah Ali-Imran ayat 104 secara tegas
menyatakan bahwa hendaknya ada di antara umat Islam segolongan orang yang menyeru
kepada kebaikan, menyuruh kepada yang ma ruf, dan mencegah dari yang munkar. Hal ini
menunjukkan bahwa dakwah bersifat inklusif dan multidimensional, mencakup berbagai
bentuk serta media sesuai dengan konteks sosial dan budaya masyarakat tempatnya dijalankan
(Rustandi, 2020).

Seiring dengan perkembangan zaman, dakwah mengalami transformasi dari yang
bersifat eksklusif dan tekstual menuju bentuk-bentuk yang lebih kontekstual dan komunikatif.



Pendekatan verbal melalui ceramah dan khutbah kini mulai dilengkapi, bahkan digantikan
dalam beberapa aspek oleh pendekatan visual, auditori, dan digital. Dakwah masa kini tidak
lagi terbatas pada mimbar masjid atau forum pengajian, melainkan telah menyusup ke dalam
berbagai lini kehidupan, termasuk seni, media hiburan, budaya populer, dan platform digital.
Fenomena ini merefleksikan perubahan paradigma komunikasi dakwah, dari yang bersifat
monolog menjadi dialog, dari satu arah menjadi interaktif, dan dari normatif menuju naratif.
Transformasi ini membuka ruang bagi bentuk-bentuk dakwah baru, seperti dakwah visual,
dakwah musik, hingga dakwah digital, yang dapat menjangkau audiens yang lebih luas dan
beragam, termasuk anak-anak (Verolyna & Syaputri, 2021).

Dalam ranah dakwah anak, lagu anak-anak religi merupakan salah satu media yang
efektif dan strategis. Lagu memiliki daya tarik tersendiri dalam menyampaikan pesan-pesan
moral dan spiritual kepadaanak-anak. Sifatnya yang repetitif, ritmis, dan melodis memudahkan
anak dalam menyerap serta menginternalisasi makna yang dikandung. Lagu anak dengan
muatan nilai Islam tidak hanya menjadi media hiburan edukatif, melainkan juga instrumen
penting dalam pembentukan karakter keagamaan sejak usia dini (Rickert, 2022). Melalui lirik
yang sederhana namun sarat makna, serta pengemasan visual yang menarik di platform digital
seperti YouTube, lagu-lagu religi anak berperan sebagai alat transmisi nilai yang efektif di
tengah era informasi yang serba cepat (Mochamad Aris, 2023).

Salah satu contoh lagu anak religi yang memperoleh atensi tinggi dimasyarakat Muslim
Indonesiaadalah “Bocah Cilik-cilik” versi Ulinnuha Official.(Official, 2025) Lagu ini dikenal
luas di lingkungan pesantren dan komunitas keluarga Muslim karena mengandung pesan-pesan
moral, spiritual, dan sosial yang dikemas dalam bentuk lagu anak yang ringan dan komunikatif.
Meskipun terdengar sederhana, lagu ini memuat struktur naratif dan simbolik yang kompleks.
Liriknya menggambarkan sosok anak ideal menurut perspektif keislaman: rajin mengaji,
bershalawat, berpakaian rapi, sopan santun, serta bercita-cita menjadi anak yang bermanfaat.
Representasi semacam ini bukan sekadar penggambaran normatif, tetapi juga konstruksi
simbolis yang membentuk persepsi dan identitas keagamaan anak-anak sebagai pendengarnya.

Dalam kerangka komunikasi budaya, lagu anak seperti “Bocah Cilik-cilik”’ dapat dikaji
sebagai teks yang mengandung sistem tanda dan makna. Kajian semiotika menjadi relevan
untuk membedah bagaimana makna-makna tersebut dibangun dan ditransmisikan. Semiologi
atau semiotika, sebagaimana dikembangkan oleh Roland Barthes, memberikan kerangka
teoritis yang kuat untuk menganalisis konstruksi makna dalam teks budaya seperti lagu.
Barthes membedakan antara makna denotatif (makna literal) dan konotatif (makna implisit atau
simbolik) dari sebuah tanda (Kifah Al Omari, 2023). Selain itu, Barthes juga memperkenalkan
gagasan mitos sebagai struktur naratif yang dibentuk oleh tanda-tanda untuk mempertahankan
ideologi tertentudalam Masyarakat (Harnia, 2021). Dengan pendekatan ini, lagu “Bocah Cilik-
cilik” tidak hanya dapat dimaknai sebagai lagu edukatif, tetapi juga sebagai sarana ideologis
untuk membentuk identitas anak-anak Muslim dalam konteks budaya Indonesia yang religius.

Lagu ini menarik untuk dianalisis lebih lanjut karena mengandung aspek representasi
budaya dan keagamaan yang saling terkait. Pertama, lirik-liriknya secara eksplisit
merepresentasikan nilai-nilai Islami seperti ketaatan, akhlak, dan ibadah. Kedua, penggunaan
bahasa Jawa dalam liriknya menunjukkan adanya lokalitas yang kuat, sebuah strategi kultural
untuk menjadikan dakwah lebih kontekstual dan dekat dengan audiens sasaran. Strategi ini
selaras dengan gagasan Clifford Geertz tentang pentingnya idiom budaya lokal dalam
menyampaikan pesan agama di masyarakat tradisional. Dengan kata lain, lagu ini bukan hanya
memuat pesan dakwah secara tekstual, melainkan juga secara kultural sebagai simbol integrasi
antara Islam dan budaya lokal (ashadi cahyadi, 2018).

RI’AYAH, Vol. 10, No. 02, Juli - Desember 2025 32



Ketiga, keberadaan lagu ini dalam ruang digital melalui kanal YouTube Ulinnuha
Official juga merupakan bagian dari fenomena dakwah digital yang sedang berkembang pesat.
Platform digital memungkinkan penyebaran dakwah yang lebih luas, lebih cepat, dan lebih
inklusif. Anak-anak yang sebelumnya hanya bisa belajar agama melalui jalur formal kini dapat
mengakses konten keislaman melalui media audio-visual di rumah masing-masing. Namun
demikian, perlu dicermati bahwa digitalisasi dakwah anak juga membawa tantangan dalam hal
kualitas pesan, akurasi ajaran, serta pengaruh ideologis yang mungkin tersembunyi dalam
kemasan hiburan. Di sinilah pentingnya analisis kritis terhadap konten lagu religi anak sebagai
bagian dari strategi dakwah kultural (Official, 2025).

Dalam konteks ini, pendekatan semiotika Roland Barthes menjadi alat analisis yang
komprehensif untuk menelisik bagaimana tanda-tanda dalam lagu “Bocah Cilik-Cilik”
membentuk makna tertentu yang bersifat ideologis. Barthes dalam karyanya mythologies
menunjukkan bahwa tanda-tanda dalam budaya populer sering kali digunakan untuk
memperkuat mitos-mitos sosial, termasuk dalam hal ini mitos tentang anak saleh, keluarga
Islami, atau masyarakat religius yang ideal (Simanungkalit & Rohmadi, 2025). Melalui
pendekatan ini, lagu anak dapat dibaca tidak hanya sebagai sarana pembelajaran, tetapi juga
sebagai mekanisme reproduksi nilai dan norma sosial yang dominan dalam masyarakat
Muslim.

Berangkat dari latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara
kritis bagaimana lirik lagu “Bocah Cilik-cilik” versi Ulinnuha Official membentuk dan
merepresentasikan pesan-pesan dakwabh serta nilai-nilai keislaman melalui sistem tanda dan
makna yang dikonstruksi secara simbolik. Penelitian ini menggunakan kerangka analisis
semiotika Roland Barthes, dengan fokus pada pembacaan makna denotatif, konotatif, dan
mitos yang melekat dalam teks lagu. Selain itu, penelitian ini juga memperhatikan aspek
representasi budayalokal melalui penggunaan bahasa Jawa, serta konteks distribusi lagu dalam
media digital sebagai bagian dari dinamika dakwah kontemporer.

Dengan menganalisis lagu ini melalui pendekatan semiotika, diharapkan tulisan ini
dapat memberikan kontribusi terhadap kajian dakwah kultural, sekaligus memperluas
pemahaman akademik tentang bagaimana budaya populer bekerja sebagai ruang pembentukan
makna religius dan ideologis, khususnya pada anak-anak sebagai audiens utama. Kajian ini
juga diharapkan menjadi salah satu bentuk refleksi kritis terhadap pentingnya kualitas konten
dakwah digital anak ditengah arus media yang semakin kompleks dan kompetitif.

Sejumlah penelitian telah menerapkan analisis semiotika Roland Barthes terhadap lirik
lagu religi dan budaya populer. Pirnanda (2023) menganalisis lagu “Aisyah Istri Rasulullah”
yang menyoroti mitologi cinta dan romantisme dalam kehidupan rumah tangga Islami.
Penelitian tersebut menunjukkan bagaimana lirik lagu merepresentasikan nilai kasih sayang
suami-istri sebagai ideal relasi keluarga Muslim (Nanda, 2023). Sementara itu, Mukminin
(2024) mengkaji lagu “Prau Layar” dengan fokus pada representasi budaya Jawa, yang
menampilkan nilai keharmonisan manusia dengan alam, kebersamaan, dan spiritualitas melalui
simbol-simbol kultural (Mukminin, 2024).

Meskipun kedua penelitian tersebut memperkaya kajian semiotika Barthes pada lagu
religi dan budaya, keduanya masih berfokus pada makna simbolik secara umum dan belum
secara eksplisit mengkaji dimensi ideologis dalam konteks dakwah anak. Selain itu, objek
kajian yang dianalisis masih menempatkan orang dewasa sebagai subjek utama representasi,
baik dalam relasi rumah tangga maupun kehidupan sosial-budaya. Kajian yang menempatkan
anak sebagai subjek ideologis dalam media dakwah digital, khususnya melalui lagu anak Islami
berbasis budaya lokal, masih relatif terbatas.

RI’AYAH, Vol. 10, No. 02, Juli - Desember 2025 33



Berdasarkan celah tersebut, penelitian ini memposisikan diri untuk mengkaji
bagaimana ideologi dakwah anak dikonstruksi dan dinaturalisasi melalui lirik lagu “Bocah
Cilik-cilik” versi Ulinnuha Official dengan pendekatan semiotika Roland Barthes. Dengan
demikian, penelitian ini tidak hanya melengkapi kajian sebelumnya, tetapi juga menawarkan
kontribusi baru dalam memahami lagu anak sebagai medium reproduksi nilai dan ideologi
keislaman dalam dakwah digital kontemporer.

METHOD

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif untuk
mengkaji makna simbolik dalam lirik lagu “Bocah Cilik-cilik” versi Ulinnuha Official
(Official, 2025). Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan peneliti memahami proses
konstruksi makna dakwah dantransmisi nilai budaya-religius yang terkandung dalam teks lagu.
Analisis dilakukan menggunakan semiotika Roland Barthes untuk menelusuri makna pada tiga
level, yaitu denotasi, konotasi, dan mitos, guna mengungkap dimensi ideologis yang bekerja
dalam representasi dakwah anak (Zifa Temirgazina, Kanat Rakhimzhanov, Marzhan
Akosheva, Malgorzata Luczyk, Nurzhan Kulumzhanov, 2022), (Rinanda et al., 2022).

Sumber data utama penelitian ini adalah lirik lagu “Bocah Cilik-cilik” yang diperoleh
dari kanal YouTube Ulinnuha Official, sedangkan data pendukung berupa dokumentasi visual
dan literatur relevan terkait dakwah anak, semiotika, serta kebudayaan Islam. Teknik
pengumpulan data dilakukan melalui analisis dokumen. Prosedur analisis data dimulai dengan
mengidentifikasi tanda (signifier) dalam lirik lagu. Selanjutnya, tanda tersebut dianalisis pada
tingkat denotatif untuk mengetahui makna literal, dilanjutkan dengan analisis konotatif untuk
mengungkap makna kultural dan emosional, serta diakhiri dengan pembacaan mitologis untuk
menyingkap pesan dakwah dan ideologi yang dinaturalisasi, seperti konstruksi anak saleh,
pendidikan agama sejak dini, dan internalisasi nilai moral dalam keluarga Muslim (Rinanda et
al., 2022). Hasil analisis disajikan secara naratif dengan mengutip bagian lirik yang relevan
sebagai dasar interpretasi (V. Wiratna Sujarweni, 2014).

Objektivitas penelitian dijaga dengan merujuk pada kerangka semiotika Roland Barthes
dan konteks sosial masyarakat Muslim Indonesia. Analisis data dilakukan melalui empat tahap
utama. Pertama, peneliti mengidentifikasi tanda-tanda simbolik dalam lirik lagu “Bocah Cilik-
cilik”. Kedua, tandatersebut dianalisis pada tingkat denotatif untuk memperoleh makna literal.
Ketiga, analisis konotatif dilakukan guna menafsirkan makna kultural dan religius yang
melekat pada tanda. Keempat, pembacaan mitologis digunakan untuk mengungkap ideologi
dan pesan dakwah yang dinaturalisasi, seperti konstruksi anak saleh dan internalisasi nilai
keislaman sejak dini. Hasil analisis disajikan secara deskriptif-interpretatif dengan dukungan
kutipan lirik sebagai dasar penafsiran.

RESULT AND DISCUSSION
Deskripsi Umum Lagu “Bocah Cilik-cilik”

Lagu “Bocah Cilik-Cilik” merupakan karya musik anak bernuansa Islami yang
diciptakan oleh Ustadz Khadzik. Sebagai seorang pendidik dantokoh dakwah berbasis budaya,
Ustadz Khadzik menghadirkan lagu ini tidak hanya sebagai hiburan anak-anak, tetapi juga
sebagai media pembelajaran yang sarat nilai-nilai moral dan keagamaan (Rohim, 2025).
Menggunakan bahasa Jawa yang akrab dan nadalembut yang repetitif, lagu ini menjadi mudah
dipahami oleh anak-anak, sekaligus efektif dalam menyampaikan pesan edukatif secara ringan
dan menyenangkan. Secara isi, lagu ini menekankan pentingnya membentuk karakter Islami
sejak usia dini. Lirik-lirikknya menggambarkan sosok anak yang bersih, sopan, dan rajin
mengaji simbol dari anak ideal dalam pandangan Islam. Pesan moral seperti mencintai

RI’AYAH, Vol. 10, No. 02, Juli - Desember 2025 34



kebersihan, menghormati orang tua, dan semangat belajar agama diulang secara konsisten,
sehingga tertanam kuat dalam memori anak-anak yang mendengarkannya. Penekanan terhadap
aktivitas mengaji menjadi inti dari pesan lagu ini, mengisyaratkan bahwa pendidikan agama
merupakan fondasi penting dalam membentuk akhlak dan kepribadian anak yang baik.

Nilai spiritual dalam lagu ini juga diperkuat dengan penyisipan shalawat kepada Nabi
Muhammad saw dan para sahabatnya. Meski disampaikan dengan sederhana, unsur ini
memberi kedalaman religius yang memperkaya makna lagu secara keseluruhan. Perpaduan
antara pesan etika, ajaran agama, dan nuansa budaya lokal menjadikan lagu ini sebagai sarana
dakwah yang tidak kaku, tetapi tetap mengena (Heriyanto, 2022). Lagu “Bocah Cilik-Cilik”
dipopulerkan melalui kanal YouTube Ulinnuha Official, yang dikenal aktif memproduksi
konten dakwah Islami dalam format musik tradisional. Aransemen hadroh yang sederhana dan
vokal yang lembut menjadikan lagu ini dapat dinikmati oleh berbagai kalangan, dari anak-anak
hingga orang tua. Hingga Mei 2025, lagu ini telah ditonton lebih dari 215 ribu Kkali,
mencerminkan respons positif dari masyarakat terhadap konten dakwah berbasis budaya.
Dengan demikian, “Bocah Cilik-Cilik” membuktikan bahwa musik dapat menjadi media yang
efektif dalam mentransmisikan nilai-nilai keislaman kepada generasi muda, dengan cara yang
menyenangkan, komunikatif, dan tetap bermakna (Official, 2025). Berikut teks lirik lagu
“Bocah Cilik-cilik” yang dibawakan ulang oleh kanal YouTube Ulinnuha Official telah
disederhanakan oleh peneliti dengan menghilangkan bagian-bagian yang bersifat repetitif.

Tabel 1
Lirik Lagu “Bocah Cilik-cilik”
Daftar Bait Teks Lirik Lagu “Bocah Cilik-cilik”
Bait ke-1 Bocabh cilik-cilik, jejer marik marik

Sandangane resik, tumindake becik

Bait ke-2 Sholli wasallim daiman ‘alahmada

Wal ali wal ashhaabiman qodwahada

Bait ke-3 Lelo lelo ledung, anak lanang nandhur jagung
Cilik ngaji, cilik ngaji mbesuk gedhe dadi wong
agung

Bait ke-4 Becik-becik ketitik, anak wedok resik-resik

Cilik ngaji, mbok cilik yo ngaji mbesuk dadi

wong aji

Representasi Nilai Keislaman dalam Lirik “Bocah Cilik-cilik”: Tinjauan Denotatif dan
Konotatif

Lagu “Bocah Cilik-cilik” merupakan lagu anak-anak berbahasa Jawa yang sarat akan
pesan keagamaan dan budaya. Dengan pendekatan semiotik Roland Barthes, analisis ini
membedah dua tingkatan makna dalam lagu tersebut: denotatif (makna literal) dan konotatif
(makna kultural dan ideologis). Lagu ini menjadi media penyampaian nilai-nilai Islam melalui
konteks lokal yang mudah dipahami anak-anak.

Tabel 2

RI’AYAH, Vol. 10, No. 02, Juli - Desember 2025 35



Makna Denotatif dan Konotatif pada Lirik Lagu “Bocah Cilik-cilik”

Daftar Lirik Lagu Makna Denotatif Makna Konotatif

Bait

Bait ke-1 Bocabh cilik-cilik, jejer Anak-anak kecil Menggambarkan
marik marik sedang berjajar rapi; idealisasi anak Muslim
Sandangane resik, pakaian mereka bersih  sebagai pribadi yang
tumindake becik dan perilaku mereka terdidik, disiplin, bersih,

baik. dan sopan. Ini
merupakan simbol dari
pembentukan karakter
Islami sejak dini.

Bait ke-2 Sholli wasallim Doa shalawat kepada  Mencerminkan ajaran
daiman ‘ala hmada Nabi Muhammad Islam untuk mencintai
Wal ali wal ashabi SAW dan para Nabi dan menjadikannya
man god wahada sahabatnya sebagai teladan.

Simbolisasi bahwa
pendidikan akhlak anak
harus mengakar pada
cinta Rasul.

Bait ke-3 Lelo lelo ledung, anak Lagu pengantar tidur;  Menekankan pentingnya
lanang nandhur anak laki-laki sedang  pendidikan agama sejak
jagung Cilik ngaiji, menanam jagung. usia dini. ‘Menanam
cilik ngaji mbesuk Sejak kecil mengaji, jagung’ menjadi
gedhe dadi wong kelak dewasamenjadi  metafora investasi masa
agung orang agung depan; ‘ngaji’ sebagai

simbol fondasi moral-
spiritual.

Bait ke-4 Becik-becik ketitik, Perilaku baik akan Peneguhan nilai-nilai

anak wedok resik-
resik Cilik ngaji,
mbok cilik yo ngaji

mbesuk dadi wong aji

terlihat; anak
perempuan bersih.
Sejak kecil mengaji
agar kelak menjadi

orang terpandang

kesetaraan gender dalam
pendidikan agama. Pesan
bahwa baik laki-laki

maupun perempuan perlu

diberi fondasi Islam yang

RI’AYAH, Vol. 10, No. 02, Juli - Desember 2025



kuat sejak dini. ‘Wong
aji’ bermakna mulia,

religius, dan dihormati.

Berdasarkan tabel 2 pada bait pertama, pada level denotatif, bait ini menggambarkan
pemandangan anak-anak kecil yang berbaris rapi, berpakaian bersih, dan berperilaku baik.
Penggunaan diksi jejer marik marik dan sandangane resik mencerminkan nilai kedisiplinan
dan kebersihan yang ditanamkan sejak usia dini. Makna konotatif bait ini mengarah pada nilai-
nilai Islami dalam pembentukan karakter anak. Disiplin dalam berbaris menjadi simbol dari
keteraturan hidup dan ketaatan padaaturan, yang sangat dijunjung dalam ajaran Islam. Pakaian
yang bersih tidak sekadar mencerminkan estetika, melainkan menandakan pentingnya
thaharah (kebersihan) sebagai bagian dari iman, sebagaimana disabdakan Nabi Muhammad
SAW: “At-thuhuru syathru al-iman” (HR. Muslim), yang berarti “kebersihan adalah sebagian
dari iman.”(Nur Cahyo, 2020). Dalam konteks pendidikan anak, konsep ini sejalan dengan
pendekatan pendidikan karakter menurut Thomas Lickona, yang menekankan pentingnya
pembiasaan nilai sejak dini untuk membentuk moralitas dan perilaku sosial yang sehat
(Hikmasari et al., 2021). Secara sosiologis, bait ini memperlihatkan bagaimana lirik lagu
menjadi sarana transmisi nilai-nilai kolektif dalam masyarakat Jawa-Muslim tradisional, yang
memadukan nilai agama dan budaya melalui kesederhanaan bahasa dan citra.

Berdasarkan tabel 2 pada bait kedua, bait ini merupakan kutipan shalawat yang umum
ditemukan dalam doa dan nyanyian Islami. Secara denotatif, lirik ini adalah bentuk pujian dan
doa kepada Nabi Muhammad SAW, keluarganya, dan para sahabat. Penekanan pada kata
“daiman” menyiratkan kontinuitas atau keberlanjutan dalam mengucapkan shalawat. Secara
konotatif, penyisipan shalawat dalam lagu anak-anak adalah strategi pedagogis yang sangat
kuat. Menurut Al-Attas (1990), pendidikan Islam tidak sekadar transmisi pengetahuan, tetapi
juga penanaman adab dan cinta kepada tokoh teladan utama, yakni Rasulullah SAW (Syahrul
Hasibuan, 2023). Lirik ini juga mencerminkan semangat ta zhim atau penghormatan kepada
Nabi, yang dalam perspektif sufistik menjadi awal dari pembentukan jiwa spiritual yang halus
danlembut. Kehadiran bait shalawat dalam lagu anak-anak mencerminkan pentingnya integrasi
nilai spiritual dalam pendidikan awal. Hal ini juga memperlihatkan bagaimana agama tidak
hanya diajarkan secara formal, melainkan juga melalui ekspresi budaya seperti nyanyian, yang
berperan sebagai wahana dakwah transgenerasional (Yusuf, 2023).

Berdasarkan tabel 2 pada bait ketiga. Secara denotatif, bait ini menggambarkan suasana
pengasuhan (lagu pengantar tidur) dengan anak laki-laki yang sedang menanam jagung, lalu
dilanjutkan dengan kebiasaan mengaji sejak kecil dengan harapan menjadi orang hebat di masa
depan. Lelo lelo ledung merupakan frasa tradisional dalam budaya Jawa yang digunakan untuk
meninabobokan anak. Pada tataran konotatif, bait ini menyimpan simbolisasi mendalam.
Nandhur jagung adalah metafora dari investasi jangka panjang berupa pendidikan dan nilai-
nilai kehidupanyang ditanamsejak kecil. Ngaji tidak hanya berarti belajar membaca Al-Qur’an
secara teknis, tetapi juga pembentukan spiritualitas, akhlak, dan moralitas anak. Dalam konteks
ini, bait ini menekankan pentingnya pendidikan holistic sebagaimana dipahami dalam filsafat
pendidikan Islam yang mencakup aspek ruhani, akal, dan jasmani. Konteks lokal bait ini
memperkuat validitasnya. Anak laki-laki diasosiasikan dengan tugas sosial dan kepemimpinan
dalam banyak tradisi patriarkal, tetapi bait ini menggeser narasi itu menjadi penekanan pada
fondasi nilai, bukan gender. Hal ini selaras dengan pandangan Nurcholish Madjid (1992)
bahwa kemajuan umat Islam ditentukan oleh kualitas pendidikan moral dan bukan oleh status
struktural semata (Santi & Aini, 2022).

RI’AYAH, Vol. 10, No. 02, Juli - Desember 2025 37



Berdasarkan tabel 2 pada bait keempat. Bait ini secara denotatif menampilkan
gambaran anak perempuan yang bersih dan sopan, serta pentingnya mengaji sejak kecil untuk
menjadi wong aji, yaitu orang yang dihormati atau memiliki kedudukan tinggi, baik secara
spiritual maupun sosial. Konotatifnya, bait ini menyuarakan kesetaraan gender dalam
pendidikan Islam, yang sayangnya masih menjadi tantangan di sebagian masyarakat. Pesan
mbok cilik yo ngaji adalahajakan universal untuk memberikan kesempatan kepada semua anak,
termasuk perempuan, agar mendapatkan pendidikan agama. Hal ini sejalan dengan hadis Nabi
Muhammad SAW: “Thalabul 'ilmi faridhatun ‘ala kulli muslimin wa muslimatin.” Maksudnya
adalah “mencari ilmu itu wajib bagi setiap Muslim laki-laki dan perempuan” (HR. Ibnu
Majah).(Aisyah, 2022). Penggunaan frasa wong aji juga menarik secara semiotik. Secara
historis, gelar aji di Jawa merujuk padatokoh yang berilmu, memiliki otoritas keagamaan, dan
dihormati secara sosial. Maka dari itu, lagu ini mengindikasikan bahwa pendidikanagama bagi
perempuan bukan hanya tentang ritual, tetapi juga bagian dari konstruksi status sosial yang
berbasis nilai. Bait ini memperkuat semangat inklusivitas dalam dakwah Islam melalui budaya
lokal. Pesan ini memiliki relevansi kontekstual dengan isu-isu modern tentang pemberdayaan
perempuan dalam Islam, sekaligus memperlihatkan bahwa Islam tidak menghambat
perempuan untuk menjadi sosok yang dihormati sepanjang mereka memiliki landasan ilmu dan
akhlak.

Sehingga dari keempat bait yang telah dianalisis, tampak jelas bahwa lirik lagu “Bocah
Cilik-cilik” memuat beragam lapisan makna yang saling berkelindan antara teks, budaya, dan
ideologi. Lagu ini tidak hanya menyampaikan pesan moral melalui citra anak-anak, tetapi juga
mentransmisikan nilai-nilai keislaman melalui pendekatan yang sangat kontekstual dan
komunikatif (Hasyim & Arafah, 2023). Dalam kerangka semiotik Barthes, tanda-tanda dalam
lirik ini tidak berhenti pada arti literal, melainkan merujuk pada konstruksi sosial dan religius
tentang siapa itu anak ideal dalam pandangan Islam dan budaya Jawa. Simbol-simbol seperti
pakaian bersih, barisan rapi, menanam jagung, dan membaca Al-Qur’an menyiratkan proses
pendidikan nilai yang intergenerasional (Sobur, 2017) . Dengan demikian, lagu ini adalah
bentuk representasi kebudayaan religius yang mendidik tanpa mendoktrinasi. Dalam suasana
postmodern dandigital saat ini, kehadiran lagu-lagu seperti ini menjadi penting dalam menjaga
jembatan nilai antara tradisi dan generasi masa Kini.

Mitos dan Ideologi Dakwah dalam Lirik “Bocah Cilik-cilik”: Analisis Simbolik Roland
Barthes

1. Anak Ideal Muslim dan Simbol Disiplin Sosial

Bait pertama lagu yang menggambarkan anak-anak kecil jejer marik-marik,
sandangane resik, tumindake becik memunculkan sebuah mitos tentang sosok anak Muslim
ideal. Temuan utama penelitian ini menunjukkan bahwa representasi anak-anak yang
digambarkan jejer marik-marik, berpakaian bersih, dan berperilaku baik tidak dapat dibaca
semata-mata sebagai refleksi realitas keseharian anak. Dalam perspektif Barthes, representasi
tersebut bekerja sebagai mitos yang menaturalisasi gambaran “anak Muslim ideal” sebagai
standar normatif yang tampak wajar dantidak problematis. Mitos ini mengaburkan faktabahwa
karakter ideal tersebut merupakan hasil konstruksi sosial dan ideologis, bukan sifat bawaan
anak (Susanto, 2021).(Khazam et al., 2023).

Melalui mitos ini, lagu berfungsi sebagai instrumen dakwahyang mereproduksi disiplin
sosial sejak usia dini. Anak diposisikan sebagai subjek yang harus patuh, tertib, dan selaras
dengan norma moral kolektif masyarakat Muslim. Dengan demikian, dakwah dalam lagu ini
tidak hanya berorientasi pada pembentukan kesalehan individual, tetapi juga pada penanaman

RI’AYAH, Vol. 10, No. 02, Juli - Desember 2025 38



keteraturan sosial. ldeologi yang bekerja menempatkan anak sebagai titik awal
keberlangsungan moral masyarakat, sehingga kontrol sosial dilegitimasi melalui narasi religius
yang tampak sederhana dan edukatif.

Maka, ideologi dakwah yang terkandung dalam mitos ini menegaskan bahwa
pendidikan Islam bertujuan membentuk generasi yang tidak hanya taat secara spiritual, tetapi
juga mampu menjadi teladan dalam kehidupan sosial. Representasi anak Muslim ideal dalam
lagu menjadi alat dakwah yang efektif untuk menanamkan nilai-nilai kolektif, memperkuat
identitas keislaman, dan membangun masyarakat yang harmonis melalui internalisasi nilai-
nilai disiplin dan akhlak mulia sejak dini.

2. Shalawat sebagai Simbol Cinta Rasul dan Mekanisme Dakwah

Pada bait kedua lagu anak-anak, penyisipan syair shalawat kepada Nabi Muhammad
SAW dapat dipahami sebagai pembentukan sebuah mitos dalam konteks budaya Islam.
Penyisipan shalawat dalam lagu ini membangun mitos tentang cinta kepada Nabi Muhammad
sebagai fondasi identitas keislaman. Dalam kerangka Barthes, shalawat tidak lagi dipahami
sekadar sebagai praktik ritual, melainkan sebagai tanda yang mengandung makna ideologis.
Mitos yang dibangun menjadikan kecintaan kepada Nabi sebagai sesuatu yang alamiah,
inheren, dan tidak perlu dipersoalkan secara kritis (Ismail, 2019).(Pardede, 2022).

Temuan ini menunjukkan bahwa dakwah dalam lagu bekerja melalui jalur afektif,
bukan semata-mata kognitif. Anak tidak diajak memahami ajaran Islam secara rasional,
melainkan dibentuk emosinya agar memiliki Kketerikatan spiritual sejak dini. Proses ini
menaturalisasi afeksi religius sebagai bagian dari kehidupan sehari-hari anak Muslim, sehingga
nilai-nilai Islam terinternalisasi secara halus nhamun mendalam. Dengan demikian, shalawat
menjadi medium yang menaturalisasi ajaran Islam, menjadikan kecintaan kepada Nabi sebagai
sesuatu yang dianggap wajar dan inheren dalam pembentukan identitas religius. Melalui mitos
ini, nilai-nilai keislaman tidak hanya diajarkan secara tekstual, tetapi juga diinternalisasi secara
simbolik dan kultural sejak masa kanak-kanak.

3. Metafora Agraris dan Mitologi Pendidikan Islam Tradisional

Bait ketiga yang menggambarkan anak laki-laki menanam jagung dan mengaji sejak
kecil mengandung mitos yang kuat dalam konteks pendidikan Islam. Metafora agraris, dalam
analisis Barthes, berfungsi sebagai sistem tanda yang mengaitkan proses pendidikan dengan
siklus alam: menanam, merawat, dan menuai hasil. Mitos ini menegaskan ideologi pendidikan
Islam yang menekankan proses jangka panjang, kesabaran, dan ketekunan sebagai prasyarat
keberhasilan spiritual.

Lebih jauh, representasi anak yang cilik ngaji yo cilik ngaji atau belajat mengaji sejak
dini dan digambarkan sebagai wong agung membangun mitos kemuliaan berbasis otoritas
keagamaan. Temuan ini menunjukkan bahwa lagu mereproduksi hierarki sosial yang
menempatkan pengetahuan agama sebagai sumber utama legitimasi dan kehormatan. Ideologi
dakwah yang bekerja di sini tidak netral, karena mengaitkan keberhasilan hidup dengan
kedalaman religiositas, sehingga pendidikan agama diposisikan sebagai jalan utama menuju
status sosial yang tinggi dalam masyarakat Muslim. Dengan demikian, ngaji sejak dini menjadi
simbol aspirasi spiritual dan sosial yang diinternalisasi melalui pendidikan Islam.

Secara keseluruhan, bait ketiga ini mengandung ideologi dakwah yang menekankan
bahwa pendidikan Islam adalah proses pertumbuhan holistik yang menggabungkan aspek
spiritual dan social (Heriyanto, 2022). Mitos agraris dan kemuliaan melalui ngaji berfungsi
sebagai alat dakwah yang membangun kesadaran kolektif akan pentingnya pendidikan agama
sejak dini sebagai jalan menuju kehormatan dan keberhasilan hidup. Melalui simbol-simbol

RI’AYAH, Vol. 10, No. 02, Juli - Desember 2025 39



ini, lagu anak-anak tidak hanya mengajarkan nilai-nilai religius, tetapi juga memperkuat
identitas keislaman dan aspirasi moral umat Islam.

4. Gender, Pendidikan, dan Simbol Kesetaraan dalam Islam

Pada bait keempat, narasi yang menampilkan anak perempuan diajak mengaji agar
menjadi wong aji membangun sebuah mitos penting dalam konteks pendidikan Islam. Dalam
kerangka semiotika Barthes, pengulangan struktur antara bait anak laki-laki dan perempuan
berfungsi sebagai strategi simbolik yang menegaskan ideologi kesetaraan dalam akses
pendidikan agama (Fatimah, 2017).(Afif et al., 2021). Mitos yang muncul adalah bahwa
perempuan Muslim memiliki hak dan kesempatan yang sama untuk meraih status sosial -
religius yang tinggi melalui pendidikan agama, sehingga menolak pandangan tradisional yang
membatasi peran perempuan dalam ranah keagamaan.

Simbol resik-resik yang muncul dalam bait ini tidak hanya merujuk pada kebersihan
fisik, melainkan juga menjadi metafora untuk kesucian spiritual yang harus dimiliki oleh setiap
Muslim, termasuk perempuan. Mitos ini memperkuat ideologi dakwah bahwa kesucian dan
kemuliaan spiritual adalah tujuan bersama yang dapat dicapai oleh semua individu tanpa
memandang gender. Dengan demikian, pendidikan agama bagi perempuan menjadi jalan
penting untuk menginternalisasi nilai-nilai keislaman dan memperoleh pengakuan sosial yang
setara dalam komunitas Muslim.

Secara keseluruhan, bait keempat ini mengandung ideologi dakwah yang menegaskan
pentingnya pemberdayaan perempuan melalui pendidikan agama. Mitos tentang perempuan
sebagai wong aji berfungsi sebagai alat simbolik untuk menyebarkan pesan bahwa kesetaraan
dalam pendidikan agama adalah bagian dari nilai Islam yang progresif dan inklusif. Melalui
mitos dan simbol ini, lagu anak-anak tidak hanya mengajarkan nilai-nilai religius, tetapi juga
mengadvokasi perubahan sosial yang mendukung peran aktif perempuan dalam kehidupan
keagamaan dan sosial.

Temuan ini juga dapat dibaca secara kritis sebagai upaya ideologis untuk mengarahkan
perempuan pada peran religius tertentu yang tetap berada dalam kerangka moral Islam
normatif. Dengan demikian, lagu ini sekaligus bersifat emansipatoris dan regulatif: membuka
akses pendidikan agama bagi perempuan, tetapi tetap mengarahkan mereka pada nilai-nilai
kesucian dan kepatuhan moral. Dakwah dalam konteks ini berfungsi sebagai mekanisme
pengaturan sosial yang dibingkai dalam narasi kesetaraan.

5. Bahasa Jawa dan Mitos Lokalitas dalam Dakwah

Penggunaan bahasa Jawa dalam lagu ini membentuk sebuah mitos lokalitas yang kuat
dalam konteks penyebaran ajaran Islam. Berdasarkan kerangka analisis Roland Barthes, bahasa
daerah tidak bersifat netral melainkan sarat dengan muatan ideologis yang mengikat pesan-
pesan religius ke dalam ranah budaya lokal (Rohman, 2022).(Arhanuddin Salim, 2023).
Dengan demikian, bahasa Jawa berfungsi sebagai medium simbolik yang menaturalisasi
dakwah Islam, menjadikannya bukan sebagai sesuatu yang asing atau terpisah, melainkan
sebagai bagian integral dari tradisi dan kehidupan sehari-hari masyarakat setempat.

Mitos yang dibangun melalui penggunaan bahasa daerah ini memperkuat ideologi
dakwah bahwa Islam dan budaya lokal dapat berjalan beriringan secara harmonis, mendukung
narasi besar Islam Nusantara. Strategi ini memperkuat ideologi dakwah kultural yang
memposisikan Islam bukan sebagai sistem nilai yang terpisah dari budaya, melainkan sebagai
tradisi hidup yang menyatu dengan praktik sehari-hari. Dakwah yang disampaikan melalui
bahasa Jawa menegaskan bahwa nilai-nilai Islam tidak hanya kompatibel dengan kearifan
lokal, tetapi juga memperkaya identitas budaya masyarakat. Dengan demikian, lagu ini tidak
hanya menjadi sarana pendidikan agama, tetapi juga alat untuk memperkokoh mitos
keberlangsungan Islam yang berakar kuat dalam konteks sosial-budaya Nusantara.

RI’AYAH, Vol. 10, No. 02, Juli - Desember 2025 40



6. ldeologi Islam Nusantara: Integrasi Religi dan Tradisi Lokal

Lagu “Bocah Cilik-cilik ” ini membangun sebuah mitos yang kuat mengenai Islam yang
inklusif dan kontekstual, sejalan dengan gagasan Islam Nusantara. Simbol-simbol budaya
seperti jagung, bahasa Jawa, serta konsep wong agung atau wong aji tidak sekadar elemen
estetis, melainkan representasi budaya yang dibingkai dalam pesan-pesan Islam. Dalam
kerangka Barthes, proses ini merupakan mitologisasi, di mana unsur-unsur sakral dan profan
disatukan dalam satu narasi yang harmonis, sehingga Islam tampil bukan sebagai agama yang
asing, melainkan sebagai bagian integral dari identitas budaya lokal.

Ideologi dakwah yang terkandung dalam lagu ini menegaskan strategi dakwah kultural
yang menempatkan Islam sebagai agama yang ramah dan adaptif terhadap budaya setempat
(Hidayatullah, 2019).(Yusuf & Mujahidah, 2022). Melalui proses mitologisasi, dakwah tidak
hanya bekerja pada tataran penyampaian ajaran secara tekstual, tetapi juga menginternalisasi
nilai-nilai Islam ke dalam sistem makna budaya yang telah dikenal dan diterima oleh
masyarakat. Temuan ini memberikan kontribusi teoretis terhadap kajian dakwah kultural dan
semiotika dengan menunjukkan bahwa lagu anak berfungsi sebagai medium ideologis yang
mereproduksi nilai keislaman melalui mekanisme mitos, sebagaimana dikonsepsikan oleh
Roland Barthes. Penelitian ini memperluas pemahaman bahwa dakwah digital anak tidak
bersifat netral, melainkan menjadi ruang produksi makna dan identitas religius yang terstruktur
secara simbolik.

Secara praktis, temuan penelitian ini memiliki implikasi bagi pengembangan konten
dakwah anak di ruang digital. Lagu anak Islami tidak hanya perlu dinilai dari aspek hiburan
atau pesan moral eksplisit, tetapi juga dari cara ia membingkai nilai, identitas, dan ideologi
keislaman. Pemahaman ini penting bagi pendidik, dai, dan kreator konten agar lebih reflektif
dalam merancang media dakwah yang sensitif terhadap konteks budaya sekaligus bertanggung
jawab secara ideologis. Dengan demikian, lagu “Bocah Cilik-cilik” memperkuat narasi Islam
Nusantara sebagai identitas keislaman yang inklusif, kontekstual, dan berakar pada kearifan
lokal, sekaligus menegaskan peran budaya populer sebagai arena strategis dakwah di era
digital.

CONCLUSION

Ternyata, lirik lagu “Bocah Cilik-cilik” menyimpan struktur makna yang tidak hanya
bersifat permukaan, tetapi juga membentuk sistem tanda yang kompleks dan penuh muatan
ideologis. Secara denotatif, lirik menggambarkan aktivitas keseharian anak-anak kecil yang
belajar mengaji, menjaga akhlak, dan patuh kepada guru. Gambaran ini mencerminkan realitas
sederhana kehidupan santri anak yang akrab dengan suasana religius di lingkungan pondok
pesantren. Namun pada lapisan konotatif, tanda-tanda tersebut mengandung makna yang lebih
dalam: anak-anak tidak hanya digambarkan sebagai makhluk polos, tetapi sebagai simbol
kesalehan dan ketaatan yang dijadikan model ideal dalam masyarakat. Konotasi ini
menunjukkan bahwa lirik lagu tidak hanya mendeskripsikan realitas, tetapi juga membentuk
persepsi dan harapan sosial terhadap peran anak dalam lingkungan religius.

Melalui pendekatan semiotik Roland Barthes, ditemukan bahwa konstruksi makna
dalam lagu ini membentuk mitos religius yang bekerja secara halus namun efektif. Mitos
tersebut merepresentasikan nilai-nilai dakwah dalam bentuk simbol-simbol yang dianggap
alamiah, padahal merupakan hasil konstruksi budaya dan ideologi. Figur “bocah cilik” dalam
lagu ini dimitoskan sebagai agen moralitas Islam sosok yang suci, rajin beribadah, dan
sepenuhnya tunduk pada aturan agama. Representasi tersebut pada dasarnya menyampaikan
pesan tersembunyi bahwa kesempurnaan akhlak dan kepatuhan spiritual harus dimulai sejak
usia dini, bahkan menjadi standar bagi pertumbuhan ideal anak Muslim. Mitos ini tidak hanya

RI’AYAH, Vol. 10, No. 02, Juli - Desember 2025 41



berfungsi sebagai refleksi nilai-nilai Islam, tetapi juga sebagai sarana internalisasi norma
melalui medium lagu anak. Berdasarkan temuan ini, dapat dilihat bahwa lirik lagu dakwah
berperan penting dalam proses ideologisasi, terutama dalam konteks pendidikan moral dan
agama. Oleh karena itu, arah penelitian selanjutnya dapat dikembangkan dengan menjelajahi
bagaimana mitos dan simbol dalam lagu sejenis yang diterima oleh audiens anak-anak dan
bagaimana pesan tersembunyi tersebut berperan dalam membentuk kesadaran kolektif di
lingkungan sosial yang lebih luas.

REFERENCE

Afif, N., Ubaidillah, A., & Sulhan, M. (2021). Konsep Kesetaraan Gender Perspektif Fatima
Mernissi dan Implikasinya dalam Pendidikan Islam. 1Q (llmu Al-Qur’an): Jurnal
Pendidikan Islam, 3(02), 229-242. https://doi.org/10.37542/iq.v3i02.131

Aisyah, S. (2022). Objek Pendidikan Menurut Perspektif Al-Quran. Jurnal Studi Pesantren,
2(2), 77-88. https://doi.org/10.35897/studipesantren.v2i2.828

Arhanuddin Salim. (2023). Moderasi Beragama Implementasi Dalam Pendidikan, Agama dan
Budaya Lokal Penulis: In Rumah Moderasi Beragama (Rmb) Lembaga Penelitian Dan
Pengabdian Masyarakat (Lp2M) lain Manado. https://philpapers.org/rec/ISMMBI

ashadi cahyadi. (2018). Pengembangan Dakwah Melalui Gerakan Kebudayaan Oleh Ashadi
Cahyadi*. Syalar, 18(2), 73-83.

Harnia, N. T. (2021). Analisis Semiotika Makna Cinta Pada Lirik Lagu “Tak Sekedar Cinta”
Karya Dnanda. Jurnal Metamorfosa, 9(2), 224-238.
https://doi.org/10.46244/metamorfosa.v9i2.1405

Hasyim, M., & Arafah, B. (2023). Semiotic Multimodality Communication in The Age of New
Media. 11(1), 96-103. https://doi.org/10.11114/smc.v11i1.5865

Heriyanto, M. A. Y. (2022). Komunikasi Dakwah dalam Buku Esai “Tak Ada Ikan Asin di
Lautan” Karya Edi Ah Iyubenu. At Tabsyir Jurnal Komunikasi Penyiaran Islam,
9(8.5.2017), 188-202.

Hikmasari, D. N., Susanto, H., & Syam, A. R. (2021). Konsep Pendidikan Karakter Perspektif
Thomas Lickona dan Ki Hajar Dewantara. AL-ASASIYYA: Journal Of Basic Education,
6(1), 19-31. https://doi.org/10.24269/ajbe.v6i1.4915

Khazam, K., Jamrizal, & Al Munir, 1. (2023). Kompetensi Kepribadian Guru Dalam
Pembiasaan Perilaku Hidup Bersih Dan Sehat Anak Usia Dini. Jurnal IHSAN : Jurnal
Pendidikan Islam, 1(2), 48-61. https://doi.org/10.61104/ihsan.v1i2.48

Kifah Al Omari, B. B. K. (2023). A Study of Some American Classic Westerns Based on
Roland Barthes’s Theory of Semiotics. Common Ground Research Networks, 21(1), 9.
https://cgscholar.com/bookstore/works/a-study-of-some-american-classic-westerns-
based-on-roland-barthess-theory-of-semiotics

Mochamad Aris. (2023). Cyber Dakwah dalam Menarasikan moderasi beragama studi
eksplorasi kanal youtube piweling maiyah. Tesis.

Mukminin, M. S. (2024). Representasi Budaya Jawa dalam Lirik Lagu Prau Layar: Kajian
Semiotika Roland Barthes. 3(Tahun), 1-12.

Nanda, R. P. P. (2023). Analisis Semiotika Roland Barthes Pada Lirik Lagu “Aisyah Istri
Rasulullah” Syakir Daulay. Communications, 5(1), 280-300.
https://doi.org/10.21009/communications.5.1.1

Nur Cahyo, W. (2020). Journal of Industrial Engineering & Management Research. Journal of
Industrial Engineering Management, 6(2), 218-224.
https://jurnal.teknologiindustriumi.ac.id/index.php/JIEM/article/view/571

Official, U. (2025). Bocah Cilik-Cilik - Gus Ulinnuha. Youtube. https://youtu.be/ln-

RI’AYAH, Vol. 10, No. 02, Juli - Desember 2025 42



iDHWPbdw?si=EY2ATCNCWvtuhMly

Pardede, F. P. (2022). Pendidikan Karakter Perguruan Tinggi Islam Berbasis Multikultural.
Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 11(01), 353-364.
https://doi.org/10.30868/ei.v11i01.2127

Rickert, M. (2022). Learning , Culture and Social Interaction Singing in semiotic assemblages
. Pre-schoolers ’* use of songs in interaction. Learning, Culture and Social Interaction,
32(December 2021), 100600. https://doi.org/10.1016/).Icsi.2022.100600

Rinanda, A., Achiriah, & Rasyid, A. (2022). Analisis Pesan Self Love Dalam Lirik Lagu
Answer: Love Myself Produced By Beyond The Scene (BTS) (Analisis Semiotika
Ferdinand De Saussure). At-Tazakki: Jurnal Kajian lImu Pendidikan Islam Dan
Humaniora, 6(1), 21-22.
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/attazakki/article/view/12816/5765

Rohim, N. (2025). Lirik Lagu Bocah Cilik Cilik Adella Girls Sholawat. Www.Rri.Co.ld.
https://www.rri.co.id/hiburan/1400691/lirik-lagu-bocah-cilik-cilik-adella-girls-sholawat

Rustandi, R. (2020). Internet sebagai Media Baru dalam Sistem Komunikasi Dakwah Islam
Cyberdakwah : 3(2), 84-95. https://doi.org/10.23971/njppi.v3i2.1678

Santi, D., & Aini, Y. (2022). Konsep Pengembangan Kurikulum Pendidikan Pesantren
Menurut Nurcholis Madjid. 74 'DIBAN: Journal of Islamic Education, 3(1), 1-19.
https://doi.org/10.61456/tjie.v3il.51

Simanungkalit, K. E., & Rohmadi, M. (2025). Representation of Cultural Elements in Tombak
Sulu Sulu Among the Batak Toba Community : A Semiotic Analysis Using Roland Barthes
" Perspective. 15(4), 1298-1307.

Sobur, A. (2017). Semiotika Komunikasi. PT. Remaja Rosdakarya.

Syahrul Hasibuan. (2023). Spritualitas Pendidikan Islam Menurut Syed Naquif Al-Attas.
Journal of Islamic Education El Madani, 2(2), 71-84.
https://doi.org/10.55438/jiee.v2i2.44

V. Wiratna Sujarweni. (2014). Metodologi Penelitian (Lengkap, Praktis, dan Mudah
dipahami). Pustaka Baru Press.

Verolyna, D., & Syaputri, 1. K. (2021). Cyber Dakwah: Plus Minus Penyiaran Islam Pada Era
Disruptif. Jurnal Dakwah Dan Komunikasi, 6(1), 23.
https://doi.org/10.29240/jdk.v6i1.2955

Yusuf, M. A. (2023). KONSEP KOMUNIKASI DAKWAH: Dalam Kajian Kontemporer.
Andhra Grafika.

Yusuf, M. A., & Mujahidah, F. 1. (2022). Aktualisasi Media Dakwah Instagram@ santribatang.
AL MUNIR: Jurnal Komunikasi Dan Penyiaran Islam, 13(02), 133-143.

Zifa Temirgazina, Kanat Rakhimzhanov, Marzhan Akosheva, Malgorzata Luczyk, Nurzhan
Kulumzhanov, A.S. and R. Z. (2022). The semiotics of family in Kazakh wedding toasts
from the perspective of intercultural communication. Metaphor and the Social World,
12(2), 270-290. https://iwww.jbe-
platform.com/content/journals/10.1075/msw.19019.tem

RI’AYAH, Vol. 10, No. 02, Juli - Desember 2025 43



