
Ri’ayah: Jurnal Sosial dan Keagamaan | Vol. 10, No. 02, Juli - Desember 2025 

http://e-journal.metrouniv.ac.id/index.php/riayah 

P-ISSN : 2528-049X E-ISSN: 2548-6446 

 

Ideologi Dakwah Anak dalam Lagu Islami 
Digital: Analisis Semiotika Roland Barthes pada 

Lirik ‘Bocah Cilik-cilik’ Cover Ulinnuha Official 

Mochammad Aris Yusuf* 
Institut Muslim Cendekia, Sukabumi, Jawa Barat 

Email: mochamadarisyusuf@arraayah.ac.id 

 
 

______________ 

Article History:  

Received: 02 June 2025 

Revised:  10 July 2025 

Accepted: 01 October 2025 

Published: 31 December 2025 

 

_________ 

*Correspondence Address: 

mochamadarisyusuf@arraayah.ac.id 
 

________________________ 

Keywords : Child Character 

Formation, Cultural Symbolism, 

Roland Barthes Semiotics 

 

 
 

 
Copyright © 2025 Author/s 

DOI : 10.32332/riayah.v10i2.10804 

 

Abstract 

Islamic-themed children's songs distributed through digital 
media serve as both educational entertainment and a means of 
Islamic propagation. The song “Bocah Cilik-cilik,” published 
on Ulinnuha's official YouTube channel, has captured the 
attention of the Indonesian Muslim community because it 
combines local culture with values that shape children's 
religious character. Therefore, this study uses a qualitative 
approach with Roland Barthes's semiotic analysis method. 
Data in the form of song lyrics are analyzed through three 
levels of meaning: denotation, connotation, and myth, to 
uncover the symbolic meaning and ideology of Islamic 
propagation. The analysis shows that at the denotative level, 
the song lyrics represent children's religious activities. At the 
connotative level, the song constructs idealized piety and 
religious behavior as normative values for Muslim children. At 
the mythical level, the song constructs an ideological narrative 
that positions children as symbols of Islamic obedience and 
morality. These findings confirm that the Islamic propagation 
message in children's songs is not neutral but rather is imbued 
with ideology conveyed through cultural representations and 
digital media. Therefore, a critical study of the content of 
children's da'wah is important to understand the construction 
of meaning and the formation of collective consciousness of 
Muslim society in contemporary Indonesia.  

 

 

INTRODUCTION 

Dakwah merupakan salah satu pilar utama dalam Islam yang menandai komitmen 

kolektif umat terhadap penyebaran ajaran Ilahi. Secara normatif, dakwah tidak sekadar menjadi 
tugas institusional para ulama, kyai, atau mubalig semata, tetapi merupakan tanggung jawab 

seluruh Muslim yang beriman. Firman Allah Swt dalam surah Ali-Imran ayat 104 secara tegas 
menyatakan bahwa hendaknya ada di antara umat Islam segolongan orang yang menyeru 
kepada kebaikan, menyuruh kepada yang ma’ruf, dan mencegah dari yang munkar. Hal ini 

menunjukkan bahwa dakwah bersifat inklusif dan multidimensional, mencakup berbagai 
bentuk serta media sesuai dengan konteks sosial dan budaya masyarakat tempatnya dijalankan 

(Rustandi, 2020). 

Seiring dengan perkembangan zaman, dakwah mengalami transformasi dari yang 
bersifat eksklusif dan tekstual menuju bentuk-bentuk yang lebih kontekstual dan komunikatif. 



RI’AYAH, Vol. 10, No. 02, Juli - Desember 2025                                                              32 

Pendekatan verbal melalui ceramah dan khutbah kini mulai dilengkapi, bahkan digantikan 
dalam beberapa aspek oleh pendekatan visual, auditori, dan digital. Dakwah masa kini tidak 

lagi terbatas pada mimbar masjid atau forum pengajian, melainkan telah menyusup ke dalam 
berbagai lini kehidupan, termasuk seni, media hiburan, budaya populer, dan platform digital. 

Fenomena ini merefleksikan perubahan paradigma komunikasi dakwah, dari yang bersifat 
monolog menjadi dialog, dari satu arah menjadi interaktif, dan dari normatif menuju naratif. 
Transformasi ini membuka ruang bagi bentuk-bentuk dakwah baru, seperti dakwah visual, 

dakwah musik, hingga dakwah digital, yang dapat menjangkau audiens yang lebih luas dan 
beragam, termasuk anak-anak (Verolyna & Syaputri, 2021). 

Dalam ranah dakwah anak, lagu anak-anak religi merupakan salah satu media yang 
efektif dan strategis. Lagu memiliki daya tarik tersendiri dalam menyampaikan pesan-pesan 
moral dan spiritual kepada anak-anak. Sifatnya yang repetitif, ritmis, dan melodis memudahkan 

anak dalam menyerap serta menginternalisasi makna yang dikandung. Lagu anak dengan 
muatan nilai Islam tidak hanya menjadi media hiburan edukatif, melainkan juga instrumen 

penting dalam pembentukan karakter keagamaan sejak usia dini (Rickert, 2022). Melalui lirik 
yang sederhana namun sarat makna, serta pengemasan visual yang menarik di platform digital 
seperti YouTube, lagu-lagu religi anak berperan sebagai alat transmisi nilai yang efektif di 

tengah era informasi yang serba cepat (Mochamad Aris, 2023). 

Salah satu contoh lagu anak religi yang memperoleh atensi tinggi di masyarakat Muslim 

Indonesia adalah “Bocah Cilik-cilik” versi Ulinnuha Official.(Official, 2025) Lagu ini dikenal 
luas di lingkungan pesantren dan komunitas keluarga Muslim karena mengandung pesan-pesan 
moral, spiritual, dan sosial yang dikemas dalam bentuk lagu anak yang ringan dan komunikatif. 

Meskipun terdengar sederhana, lagu ini memuat struktur naratif dan simbolik yang kompleks. 
Liriknya menggambarkan sosok anak ideal menurut perspektif keislaman: rajin mengaji, 

bershalawat, berpakaian rapi, sopan santun, serta bercita-cita menjadi anak yang bermanfaat. 
Representasi semacam ini bukan sekadar penggambaran normatif, tetapi juga konstruksi 
simbolis yang membentuk persepsi dan identitas keagamaan anak-anak sebagai pendengarnya. 

Dalam kerangka komunikasi budaya, lagu anak seperti “Bocah Cilik-cilik” dapat dikaji 
sebagai teks yang mengandung sistem tanda dan makna. Kajian semiotika menjadi relevan 

untuk membedah bagaimana makna-makna tersebut dibangun dan ditransmisikan. Semiologi 
atau semiotika, sebagaimana dikembangkan oleh Roland Barthes, memberikan kerangka 
teoritis yang kuat untuk menganalisis konstruksi makna dalam teks budaya seperti lagu. 

Barthes membedakan antara makna denotatif (makna literal) dan konotatif (makna implisit atau 
simbolik) dari sebuah tanda (Kifah Al Omari, 2023). Selain itu, Barthes juga memperkenalkan 

gagasan mitos sebagai struktur naratif yang dibentuk oleh tanda-tanda untuk mempertahankan 
ideologi tertentu dalam Masyarakat (Harnia, 2021). Dengan pendekatan ini, lagu “Bocah Cilik-
cilik” tidak hanya dapat dimaknai sebagai lagu edukatif, tetapi juga sebagai sarana ideologis 

untuk membentuk identitas anak-anak Muslim dalam konteks budaya Indonesia yang religius.  

Lagu ini menarik untuk dianalisis lebih lanjut karena mengandung aspek representasi 

budaya dan keagamaan yang saling terkait. Pertama, lirik-liriknya secara eksplisit  
merepresentasikan nilai-nilai Islami seperti ketaatan, akhlak, dan ibadah. Kedua, penggunaan 
bahasa Jawa dalam liriknya menunjukkan adanya lokalitas yang kuat, sebuah strategi kultural 

untuk menjadikan dakwah lebih kontekstual dan dekat dengan audiens sasaran. Strategi ini 
selaras dengan gagasan Clifford Geertz tentang pentingnya idiom budaya lokal dalam 

menyampaikan pesan agama di masyarakat tradisional. Dengan kata lain, lagu ini bukan hanya 
memuat pesan dakwah secara tekstual, melainkan juga secara kultural sebagai simbol integrasi 
antara Islam dan budaya lokal (ashadi cahyadi, 2018). 



RI’AYAH, Vol. 10, No. 02, Juli - Desember 2025                                                              33 

Ketiga, keberadaan lagu ini dalam ruang digital melalui kanal YouTube Ulinnuha 
Official juga merupakan bagian dari fenomena dakwah digital yang sedang berkembang pesat. 

Platform digital memungkinkan penyebaran dakwah yang lebih luas, lebih cepat, dan lebih 
inklusif. Anak-anak yang sebelumnya hanya bisa belajar agama melalui jalur formal kini dapat 

mengakses konten keislaman melalui media audio-visual di rumah masing-masing. Namun 
demikian, perlu dicermati bahwa digitalisasi dakwah anak juga membawa tantangan dalam hal 
kualitas pesan, akurasi ajaran, serta pengaruh ideologis yang mungkin tersembunyi dalam 

kemasan hiburan. Di sinilah pentingnya analisis kritis terhadap konten lagu religi anak sebagai 
bagian dari strategi dakwah kultural (Official, 2025). 

Dalam konteks ini, pendekatan semiotika Roland Barthes menjadi alat analisis yang 
komprehensif untuk menelisik bagaimana tanda-tanda dalam lagu “Bocah Cilik-cilik” 
membentuk makna tertentu yang bersifat ideologis. Barthes dalam karyanya mythologies 

menunjukkan bahwa tanda-tanda dalam budaya populer sering kali digunakan untuk 
memperkuat mitos-mitos sosial, termasuk dalam hal ini mitos tentang anak saleh, keluarga 

Islami, atau masyarakat religius yang ideal (Simanungkalit & Rohmadi, 2025). Melalui 
pendekatan ini, lagu anak dapat dibaca tidak hanya sebagai sarana pembelajaran, tetapi juga 
sebagai mekanisme reproduksi nilai dan norma sosial yang dominan dalam masyarakat  

Muslim. 

Berangkat dari latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara 

kritis bagaimana lirik lagu “Bocah Cilik-cilik” versi Ulinnuha Official membentuk dan 
merepresentasikan pesan-pesan dakwah serta nilai-nilai keislaman melalui sistem tanda dan 
makna yang dikonstruksi secara simbolik. Penelitian ini menggunakan kerangka analisis 

semiotika Roland Barthes, dengan fokus pada pembacaan makna denotatif, konotatif, dan 
mitos yang melekat dalam teks lagu. Selain itu, penelitian ini juga memperhatikan aspek 

representasi budaya lokal melalui penggunaan bahasa Jawa, serta konteks distribusi lagu dalam 
media digital sebagai bagian dari dinamika dakwah kontemporer. 

Dengan menganalisis lagu ini melalui pendekatan semiotika, diharapkan tulisan ini 

dapat memberikan kontribusi terhadap kajian dakwah kultural, sekaligus memperluas 
pemahaman akademik tentang bagaimana budaya populer bekerja sebagai ruang pembentukan 

makna religius dan ideologis, khususnya pada anak-anak sebagai audiens utama. Kajian ini 
juga diharapkan menjadi salah satu bentuk refleksi kritis terhadap pentingnya kualitas konten 
dakwah digital anak di tengah arus media yang semakin kompleks dan kompetitif. 

Sejumlah penelitian telah menerapkan analisis semiotika Roland Barthes terhadap lirik 
lagu religi dan budaya populer. Pirnanda (2023) menganalisis lagu “Aisyah Istri Rasulullah”  

yang menyoroti mitologi cinta dan romantisme dalam kehidupan rumah tangga Islami. 
Penelitian tersebut menunjukkan bagaimana lirik lagu merepresentasikan nilai kasih sayang 
suami-istri sebagai ideal relasi keluarga Muslim (Nanda, 2023). Sementara itu, Mukminin 

(2024) mengkaji lagu “Prau Layar” dengan fokus pada representasi budaya Jawa, yang 
menampilkan nilai keharmonisan manusia dengan alam, kebersamaan, dan spiritualitas melalui 

simbol-simbol kultural (Mukminin, 2024). 

Meskipun kedua penelitian tersebut memperkaya kajian semiotika Barthes pada lagu 
religi dan budaya, keduanya masih berfokus pada makna simbolik secara umum dan belum 

secara eksplisit mengkaji dimensi ideologis dalam konteks dakwah anak. Selain itu, objek 
kajian yang dianalisis masih menempatkan orang dewasa sebagai subjek utama representasi, 

baik dalam relasi rumah tangga maupun kehidupan sosial-budaya. Kajian yang menempatkan 
anak sebagai subjek ideologis dalam media dakwah digital, khususnya melalui lagu anak Islami 
berbasis budaya lokal, masih relatif terbatas. 



RI’AYAH, Vol. 10, No. 02, Juli - Desember 2025                                                              34 

Berdasarkan celah tersebut, penelitian ini memposisikan diri untuk mengkaji 
bagaimana ideologi dakwah anak dikonstruksi dan dinaturalisasi melalui lirik lagu “Bocah 

Cilik-cilik” versi Ulinnuha Official dengan pendekatan semiotika Roland Barthes. Dengan 
demikian, penelitian ini tidak hanya melengkapi kajian sebelumnya, tetapi juga menawarkan 

kontribusi baru dalam memahami lagu anak sebagai medium reproduksi nilai dan ideologi 
keislaman dalam dakwah digital kontemporer.  

 METHOD 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif untuk 
mengkaji makna simbolik dalam lirik lagu “Bocah Cilik-cilik” versi Ulinnuha Official 

(Official, 2025). Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan peneliti memahami proses 
konstruksi makna dakwah dan transmisi nilai budaya-religius yang terkandung dalam teks lagu. 
Analisis dilakukan menggunakan semiotika Roland Barthes untuk menelusuri makna pada tiga 

level, yaitu denotasi, konotasi, dan mitos, guna mengungkap dimensi ideologis yang bekerja 
dalam representasi dakwah anak (Zifa Temirgazina, Kanat Rakhimzhanov, Marzhan 

Akosheva, Malgorzata Luczyk, Nurzhan Kulumzhanov, 2022), (Rinanda et al., 2022). 

Sumber data utama penelitian ini adalah lirik lagu “Bocah Cilik-cilik” yang diperoleh 
dari kanal YouTube Ulinnuha Official, sedangkan data pendukung berupa dokumentasi visual 

dan literatur relevan terkait dakwah anak, semiotika, serta kebudayaan Islam. Teknik 
pengumpulan data dilakukan melalui analisis dokumen. Prosedur analisis data dimulai dengan 

mengidentifikasi tanda (signifier) dalam lirik lagu. Selanjutnya, tanda tersebut dianalisis pada 
tingkat denotatif untuk mengetahui makna literal, dilanjutkan dengan analisis konotatif untuk 
mengungkap makna kultural dan emosional, serta diakhiri dengan pembacaan mitologis untuk 

menyingkap pesan dakwah dan ideologi yang dinaturalisasi, seperti konstruksi anak saleh, 
pendidikan agama sejak dini, dan internalisasi nilai moral dalam keluarga Muslim (Rinanda et 

al., 2022). Hasil analisis disajikan secara naratif dengan mengutip bagian lirik yang relevan 
sebagai dasar interpretasi (V. Wiratna Sujarweni, 2014). 

Objektivitas penelitian dijaga dengan merujuk pada kerangka semiotika Roland Barthes 

dan konteks sosial masyarakat Muslim Indonesia. Analisis data dilakukan melalui empat tahap 
utama. Pertama, peneliti mengidentifikasi tanda-tanda simbolik dalam lirik lagu “Bocah Cilik-

cilik”. Kedua, tanda tersebut dianalisis pada tingkat denotatif untuk memperoleh makna literal. 
Ketiga, analisis konotatif dilakukan guna menafsirkan makna kultural dan religius yang 
melekat pada tanda. Keempat, pembacaan mitologis digunakan untuk mengungkap ideologi 

dan pesan dakwah yang dinaturalisasi, seperti konstruksi anak saleh dan internalisasi nilai 
keislaman sejak dini. Hasil analisis disajikan secara deskriptif-interpretatif dengan dukungan 

kutipan lirik sebagai dasar penafsiran. 

 

RESULT AND DISCUSSION 

Deskripsi Umum Lagu “Bocah Cilik-cilik” 

Lagu “Bocah Cilik-cilik” merupakan karya musik anak bernuansa Islami yang 

diciptakan oleh Ustadz Khadzik. Sebagai seorang pendidik dan tokoh dakwah berbasis budaya, 
Ustadz Khadzik menghadirkan lagu ini tidak hanya sebagai hiburan anak-anak, tetapi juga 
sebagai media pembelajaran yang sarat nilai-nilai moral dan keagamaan (Rohim, 2025). 

Menggunakan bahasa Jawa yang akrab dan nada lembut yang repetitif, lagu ini menjadi mudah 
dipahami oleh anak-anak, sekaligus efektif dalam menyampaikan pesan edukatif secara ringan 

dan menyenangkan. Secara isi, lagu ini menekankan pentingnya membentuk karakter Islami 
sejak usia dini. Lirik-liriknya menggambarkan sosok anak yang bersih, sopan, dan rajin 
mengaji simbol dari anak ideal dalam pandangan Islam. Pesan moral seperti mencintai 



RI’AYAH, Vol. 10, No. 02, Juli - Desember 2025                                                              35 

kebersihan, menghormati orang tua, dan semangat belajar agama diulang secara konsisten, 
sehingga tertanam kuat dalam memori anak-anak yang mendengarkannya. Penekanan terhadap 

aktivitas mengaji menjadi inti dari pesan lagu ini, mengisyaratkan bahwa pendidikan agama 
merupakan fondasi penting dalam membentuk akhlak dan kepribadian anak yang baik. 

Nilai spiritual dalam lagu ini juga diperkuat dengan penyisipan shalawat kepada Nabi 
Muhammad saw dan para sahabatnya. Meski disampaikan dengan sederhana, unsur ini 
memberi kedalaman religius yang memperkaya makna lagu secara keseluruhan. Perpaduan 

antara pesan etika, ajaran agama, dan nuansa budaya lokal menjadikan lagu ini sebagai sarana 
dakwah yang tidak kaku, tetapi tetap mengena (Heriyanto, 2022). Lagu “Bocah Cilik-cilik” 

dipopulerkan melalui kanal YouTube Ulinnuha Official, yang dikenal aktif memproduksi 
konten dakwah Islami dalam format musik tradisional. Aransemen hadroh yang sederhana dan 
vokal yang lembut menjadikan lagu ini dapat dinikmati oleh berbagai kalangan, dari anak-anak 

hingga orang tua. Hingga Mei 2025, lagu ini telah ditonton lebih dari 215 ribu kali, 
mencerminkan respons positif dari masyarakat terhadap konten dakwah berbasis budaya. 

Dengan demikian, “Bocah Cilik-cilik” membuktikan bahwa musik dapat menjadi media yang 
efektif dalam mentransmisikan nilai-nilai keislaman kepada generasi muda, dengan cara yang 
menyenangkan, komunikatif, dan tetap bermakna (Official, 2025). Berikut teks lirik lagu 

“Bocah Cilik-cilik” yang dibawakan ulang oleh kanal YouTube Ulinnuha Official telah 
disederhanakan oleh peneliti dengan menghilangkan bagian-bagian yang bersifat repetitif. 

Tabel 1 
Lirik Lagu “Bocah Cilik-cilik” 

Daftar Bait Teks Lirik Lagu “Bocah Cilik-cilik” 

Bait ke-1 Bocah cilik-cilik, jejer marik marik 

Sandangane resik, tumindake becik 

Bait ke-2 Sholli wasallim daiman ‘alahmada 

Wal ali wal ashhaabiman qodwahada 

Bait ke-3 Lelo lelo ledung, anak lanang nandhur jagung 

Cilik ngaji, cilik ngaji mbesuk gedhe dadi wong 

agung 

Bait ke-4 Becik-becik ketitik, anak wedok resik-resik 

Cilik ngaji, mbok cilik yo ngaji mbesuk dadi 

wong aji 

 

Representasi Nilai Keislaman dalam Lirik “Bocah Cilik-cilik”: Tinjauan Denotatif dan 

Konotatif 

 Lagu “Bocah Cilik-cilik” merupakan lagu anak-anak berbahasa Jawa yang sarat akan 

pesan keagamaan dan budaya. Dengan pendekatan semiotik Roland Barthes, analisis ini 
membedah dua tingkatan makna dalam lagu tersebut: denotatif (makna literal) dan konotatif 
(makna kultural dan ideologis). Lagu ini menjadi media penyampaian nilai-nilai Islam melalui 

konteks lokal yang mudah dipahami anak-anak. 

 

Tabel 2 



RI’AYAH, Vol. 10, No. 02, Juli - Desember 2025                                                              36 

Makna Denotatif dan Konotatif pada Lirik Lagu “Bocah Cilik-cilik” 
 

Daftar 

Bait 

Lirik Lagu Makna Denotatif Makna Konotatif 

Bait ke-1 Bocah cilik-cilik, jejer 

marik marik 

Sandangane resik, 

tumindake becik 

Anak-anak kecil 

sedang berjajar rapi; 

pakaian mereka bersih 

dan perilaku mereka 

baik. 

Menggambarkan 

idealisasi anak Muslim 

sebagai pribadi yang 

terdidik, disiplin, bersih, 

dan sopan. Ini 

merupakan simbol dari 

pembentukan karakter 

Islami sejak dini. 

Bait ke-2 Sholli wasallim 

daiman 'ala ḥmada 

Wal āli wal aṣḥābi 

man qod waḥada 

Doa shalawat kepada 

Nabi Muhammad 

SAW dan para 

sahabatnya 

Mencerminkan ajaran 

Islam untuk mencintai 

Nabi dan menjadikannya 

sebagai teladan. 

Simbolisasi bahwa 

pendidikan akhlak anak 

harus mengakar pada 

cinta Rasul. 

Bait ke-3 Lelo lelo ledung, anak 

lanang nandhur 

jagung Cilik ngaji, 

cilik ngaji mbesuk 

gedhe dadi wong 

agung 

Lagu pengantar tidur; 

anak laki-laki sedang 

menanam jagung. 

Sejak kecil mengaji, 

kelak dewasa menjadi 

orang agung 

Menekankan pentingnya 

pendidikan agama sejak 

usia dini. ‘Menanam 

jagung’ menjadi 

metafora investasi masa 

depan; ‘ngaji’ sebagai 

simbol fondasi moral-

spiritual. 

Bait ke-4 Becik-becik ketitik, 

anak wedok resik-

resik Cilik ngaji, 

mbok cilik yo ngaji 

mbesuk dadi wong aji 

Perilaku baik akan 

terlihat; anak 

perempuan bersih. 

Sejak kecil mengaji 

agar kelak menjadi 

orang terpandang 

Peneguhan nilai-nilai 

kesetaraan gender dalam 

pendidikan agama. Pesan 

bahwa baik laki-laki 

maupun perempuan perlu 

diberi fondasi Islam yang 



RI’AYAH, Vol. 10, No. 02, Juli - Desember 2025                                                              37 

kuat sejak dini. ‘Wong 

aji’ bermakna mulia, 

religius, dan dihormati. 

 

Berdasarkan tabel 2 pada bait pertama, pada level denotatif, bait ini menggambarkan 
pemandangan anak-anak kecil yang berbaris rapi, berpakaian bersih, dan berperilaku baik. 
Penggunaan diksi jejer marik marik dan sandangane resik mencerminkan nilai kedisiplinan 

dan kebersihan yang ditanamkan sejak usia dini. Makna konotatif bait ini mengarah pada nilai-
nilai Islami dalam pembentukan karakter anak. Disiplin dalam berbaris menjadi simbol d ari 

keteraturan hidup dan ketaatan pada aturan, yang sangat dijunjung dalam ajaran Islam. Pakaian 
yang bersih tidak sekadar mencerminkan estetika, melainkan menandakan pentingnya 
thaharah (kebersihan) sebagai bagian dari iman, sebagaimana disabdakan Nabi Muhammad 

SAW: “At-thuhuru syathru al-iman” (HR. Muslim), yang berarti “kebersihan adalah sebagian 
dari iman.”(Nur Cahyo, 2020). Dalam konteks pendidikan anak, konsep ini sejalan dengan 

pendekatan pendidikan karakter menurut Thomas Lickona, yang menekankan pentingnya 
pembiasaan nilai sejak dini untuk membentuk moralitas dan perilaku sosial yang sehat  
(Hikmasari et al., 2021). Secara sosiologis, bait ini memperlihatkan bagaimana lirik lagu 

menjadi sarana transmisi nilai-nilai kolektif dalam masyarakat Jawa-Muslim tradisional, yang 
memadukan nilai agama dan budaya melalui kesederhanaan bahasa dan citra. 

Berdasarkan tabel 2 pada bait kedua, bait ini merupakan kutipan shalawat yang umum 
ditemukan dalam doa dan nyanyian Islami. Secara denotatif, lirik ini adalah bentuk pujian dan 
doa kepada Nabi Muhammad SAW, keluarganya, dan para sahabat. Penekanan pada kata 

“daiman” menyiratkan kontinuitas atau keberlanjutan dalam mengucapkan shalawat. Secara 
konotatif, penyisipan shalawat dalam lagu anak-anak adalah strategi pedagogis yang sangat 
kuat. Menurut Al-Attas (1990), pendidikan Islam tidak sekadar transmisi pengetahuan, tetapi 

juga penanaman adab dan cinta kepada tokoh teladan utama, yakni Rasulullah SAW (Syahrul 
Hasibuan, 2023). Lirik ini juga mencerminkan semangat ta’zhim atau penghormatan kepada 

Nabi, yang dalam perspektif sufistik menjadi awal dari pembentukan jiwa spiritual yang halus 
dan lembut. Kehadiran bait shalawat dalam lagu anak-anak mencerminkan pentingnya integrasi 
nilai spiritual dalam pendidikan awal. Hal ini juga memperlihatkan bagaimana agama tidak 

hanya diajarkan secara formal, melainkan juga melalui ekspresi budaya seperti nyanyian, yang 
berperan sebagai wahana dakwah transgenerasional (Yusuf, 2023). 

Berdasarkan tabel 2 pada bait ketiga. Secara denotatif, bait ini menggambarkan suasana 
pengasuhan (lagu pengantar tidur) dengan anak laki-laki yang sedang menanam jagung, lalu 
dilanjutkan dengan kebiasaan mengaji sejak kecil dengan harapan menjadi orang hebat di masa 

depan. Lelo lelo ledung merupakan frasa tradisional dalam budaya Jawa yang digunakan untuk 
meninabobokan anak. Pada tataran konotatif, bait ini menyimpan simbolisasi mendalam. 

Nandhur jagung adalah metafora dari investasi jangka panjang berupa pendidikan dan nilai-
nilai kehidupan yang ditanam sejak kecil. Ngaji tidak hanya berarti belajar membaca Al-Qur’an 
secara teknis, tetapi juga pembentukan spiritualitas, akhlak, dan moralitas anak. Dalam konteks 

ini, bait ini menekankan pentingnya pendidikan holistic sebagaimana dipahami dalam filsafat 
pendidikan Islam yang mencakup aspek ruhani, akal, dan jasmani. Konteks lokal bait ini 

memperkuat validitasnya. Anak laki-laki diasosiasikan dengan tugas sosial dan kepemimpinan 
dalam banyak tradisi patriarkal, tetapi bait ini menggeser narasi itu menjadi penekanan pada 
fondasi nilai, bukan gender. Hal ini selaras dengan pandangan Nurcholish Madjid (1992) 

bahwa kemajuan umat Islam ditentukan oleh kualitas pendidikan moral dan bukan oleh status 
struktural semata (Santi & Aini, 2022). 



RI’AYAH, Vol. 10, No. 02, Juli - Desember 2025                                                              38 

Berdasarkan tabel 2 pada bait keempat. Bait ini secara denotatif menampilkan 
gambaran anak perempuan yang bersih dan sopan, serta pentingnya mengaji sejak kecil untuk 

menjadi wong aji, yaitu orang yang dihormati atau memiliki kedudukan tinggi, baik secara 
spiritual maupun sosial. Konotatifnya, bait ini menyuarakan kesetaraan gender dalam 

pendidikan Islam, yang sayangnya masih menjadi tantangan di sebagian masyarakat. Pesan 
mbok cilik yo ngaji adalah ajakan universal untuk memberikan kesempatan kepada semua anak, 
termasuk perempuan, agar mendapatkan pendidikan agama. Hal ini sejalan dengan hadis Nabi 

Muhammad SAW: “Thalabul 'ilmi faridhatun 'ala kulli muslimin wa muslimatin.” Maksudnya 
adalah “mencari ilmu itu wajib bagi setiap Muslim laki-laki dan perempuan” (HR. Ibnu 

Majah).(Aisyah, 2022). Penggunaan frasa wong aji juga menarik secara semiotik. Secara 
historis, gelar aji di Jawa merujuk pada tokoh yang berilmu, memiliki otoritas keagamaan, dan 
dihormati secara sosial. Maka dari itu, lagu ini mengindikasikan bahwa pendidikan agama bagi 

perempuan bukan hanya tentang ritual, tetapi juga bagian dari konstruksi status sosial yang 
berbasis nilai. Bait ini memperkuat semangat inklusivitas dalam dakwah Islam melalui budaya 

lokal. Pesan ini memiliki relevansi kontekstual dengan isu-isu modern tentang pemberdayaan 
perempuan dalam Islam, sekaligus memperlihatkan bahwa Islam tidak menghambat 
perempuan untuk menjadi sosok yang dihormati sepanjang mereka memiliki landasan ilmu dan 

akhlak. 

Sehingga dari keempat bait yang telah dianalisis, tampak jelas bahwa lirik lagu “Bocah 

Cilik-cilik” memuat beragam lapisan makna yang saling berkelindan antara teks, budaya, dan 
ideologi. Lagu ini tidak hanya menyampaikan pesan moral melalui citra anak-anak, tetapi juga 
mentransmisikan nilai-nilai keislaman melalui pendekatan yang sangat kontekstual dan 

komunikatif (Hasyim & Arafah, 2023). Dalam kerangka semiotik Barthes, tanda-tanda dalam 
lirik ini tidak berhenti pada arti literal, melainkan merujuk pada konstruksi sosial dan religius 

tentang siapa itu anak ideal dalam pandangan Islam dan budaya Jawa. Simbol-simbol seperti 
pakaian bersih, barisan rapi, menanam jagung, dan membaca Al-Qur’an menyiratkan proses 
pendidikan nilai yang intergenerasional (Sobur, 2017) . Dengan demikian, lagu ini adalah 

bentuk representasi kebudayaan religius yang mendidik tanpa mendoktrinasi. Dalam suasana 
postmodern dan digital saat ini, kehadiran lagu-lagu seperti ini menjadi penting dalam menjaga 

jembatan nilai antara tradisi dan generasi masa kini. 

 

Mitos dan Ideologi Dakwah dalam Lirik “Bocah Cilik-cilik”: Analisis Simbolik Roland 

Barthes 

1. Anak Ideal Muslim dan Simbol Disiplin Sosial 

Bait pertama lagu yang menggambarkan anak-anak kecil jejer marik-marik, 

sandangane resik, tumindake becik memunculkan sebuah mitos tentang sosok anak Muslim 
ideal. Temuan utama penelitian ini menunjukkan bahwa representasi anak-anak yang 

digambarkan jejer marik-marik, berpakaian bersih, dan berperilaku baik tidak dapat dibaca 
semata-mata sebagai refleksi realitas keseharian anak. Dalam perspektif Barthes, representasi 
tersebut bekerja sebagai mitos yang menaturalisasi gambaran “anak Muslim ideal” sebagai 

standar normatif yang tampak wajar dan tidak problematis. Mitos ini mengaburkan fakta bahwa 
karakter ideal tersebut merupakan hasil konstruksi sosial dan ideologis, bukan sifat bawaan 
anak (Susanto, 2021).(Khazam et al., 2023). 

Melalui mitos ini, lagu berfungsi sebagai instrumen dakwah yang mereproduksi disiplin 
sosial sejak usia dini. Anak diposisikan sebagai subjek yang harus patuh, tertib, dan selaras 

dengan norma moral kolektif masyarakat Muslim. Dengan demikian, dakwah dalam lagu ini 
tidak hanya berorientasi pada pembentukan kesalehan individual, tetapi juga pada penanaman 



RI’AYAH, Vol. 10, No. 02, Juli - Desember 2025                                                              39 

keteraturan sosial. Ideologi yang bekerja menempatkan anak sebagai titik awal 
keberlangsungan moral masyarakat, sehingga kontrol sosial dilegitimasi melalui narasi religius 

yang tampak sederhana dan edukatif. 

Maka, ideologi dakwah yang terkandung dalam mitos ini menegaskan bahwa 

pendidikan Islam bertujuan membentuk generasi yang tidak hanya taat secara spiritual, tetapi 
juga mampu menjadi teladan dalam kehidupan sosial. Representasi anak Muslim ideal dalam 
lagu menjadi alat dakwah yang efektif untuk menanamkan nilai-nilai kolektif, memperkuat  

identitas keislaman, dan membangun masyarakat yang harmonis melalui internalisasi nilai -
nilai disiplin dan akhlak mulia sejak dini. 

2. Shalawat sebagai Simbol Cinta Rasul dan Mekanisme Dakwah 

Pada bait kedua lagu anak-anak, penyisipan syair shalawat kepada Nabi Muhammad 
SAW dapat dipahami sebagai pembentukan sebuah mitos dalam konteks budaya Islam. 

Penyisipan shalawat dalam lagu ini membangun mitos tentang cinta kepada Nabi Muhammad 
sebagai fondasi identitas keislaman. Dalam kerangka Barthes, shalawat tidak lagi dipahami 

sekadar sebagai praktik ritual, melainkan sebagai tanda yang mengandung makna id eologis. 
Mitos yang dibangun menjadikan kecintaan kepada Nabi sebagai sesuatu yang alamiah, 
inheren, dan tidak perlu dipersoalkan secara kritis (Ismail, 2019).(Pardede, 2022). 

Temuan ini menunjukkan bahwa dakwah dalam lagu bekerja melalui jalur afektif, 
bukan semata-mata kognitif. Anak tidak diajak memahami ajaran Islam secara rasional, 

melainkan dibentuk emosinya agar memiliki keterikatan spiritual sejak dini. Proses ini 
menaturalisasi afeksi religius sebagai bagian dari kehidupan sehari-hari anak Muslim, sehingga 
nilai-nilai Islam terinternalisasi secara halus namun mendalam. Dengan demikian, shalawat 

menjadi medium yang menaturalisasi ajaran Islam, menjadikan kecintaan kepada Nabi sebagai 
sesuatu yang dianggap wajar dan inheren dalam pembentukan identitas religius. Melalui mitos 

ini, nilai-nilai keislaman tidak hanya diajarkan secara tekstual, tetapi juga diinternalisasi secara 
simbolik dan kultural sejak masa kanak-kanak. 

3. Metafora Agraris dan Mitologi Pendidikan Islam Tradisional 

Bait ketiga yang menggambarkan anak laki-laki menanam jagung dan mengaji sejak 
kecil mengandung mitos yang kuat dalam konteks pendidikan Islam. Metafora agraris, dalam 
analisis Barthes, berfungsi sebagai sistem tanda yang mengaitkan proses pendidikan dengan 

siklus alam: menanam, merawat, dan menuai hasil. Mitos ini menegaskan ideologi pend idikan 
Islam yang menekankan proses jangka panjang, kesabaran, dan ketekunan sebagai prasyarat  

keberhasilan spiritual.  

Lebih jauh, representasi anak yang cilik ngaji yo cilik ngaji atau belajat mengaji sejak 
dini dan digambarkan sebagai wong agung membangun mitos kemuliaan berbasis otoritas 

keagamaan. Temuan ini menunjukkan bahwa lagu mereproduksi hierarki sosial yang 
menempatkan pengetahuan agama sebagai sumber utama legitimasi dan kehormatan. Ideologi 

dakwah yang bekerja di sini tidak netral, karena mengaitkan keberhasilan hidup dengan 
kedalaman religiositas, sehingga pendidikan agama diposisikan sebagai jalan utama menuju 
status sosial yang tinggi dalam masyarakat Muslim. Dengan demikian, ngaji sejak dini menjadi 

simbol aspirasi spiritual dan sosial yang diinternalisasi melalui pendidikan Islam. 

Secara keseluruhan, bait ketiga ini mengandung ideologi dakwah yang menekankan 

bahwa pendidikan Islam adalah proses pertumbuhan holistik yang menggabungkan aspek 
spiritual dan social (Heriyanto, 2022). Mitos agraris dan kemuliaan melalui ngaji berfungsi 
sebagai alat dakwah yang membangun kesadaran kolektif akan pentingnya pendidikan agama 

sejak dini sebagai jalan menuju kehormatan dan keberhasilan hidup. Melalui simbol-simbol 



RI’AYAH, Vol. 10, No. 02, Juli - Desember 2025                                                              40 

ini, lagu anak-anak tidak hanya mengajarkan nilai-nilai religius, tetapi juga memperkuat  
identitas keislaman dan aspirasi moral umat Islam. 

4. Gender, Pendidikan, dan Simbol Kesetaraan dalam Islam 

Pada bait keempat, narasi yang menampilkan anak perempuan diajak mengaji agar 
menjadi wong aji membangun sebuah mitos penting dalam konteks pendidikan Islam. Dalam 

kerangka semiotika Barthes, pengulangan struktur antara bait anak laki-laki dan perempuan 
berfungsi sebagai strategi simbolik yang menegaskan ideologi kesetaraan dalam akses 

pendidikan agama (Fatimah, 2017).(Afif et al., 2021). Mitos yang muncul adalah bahwa 
perempuan Muslim memiliki hak dan kesempatan yang sama untuk meraih status sosial -
religius yang tinggi melalui pendidikan agama, sehingga menolak pandangan tradisional yang 

membatasi peran perempuan dalam ranah keagamaan. 
Simbol resik-resik yang muncul dalam bait ini tidak hanya merujuk pada kebersihan 

fisik, melainkan juga menjadi metafora untuk kesucian spiritual yang harus dimiliki oleh setiap 
Muslim, termasuk perempuan. Mitos ini memperkuat ideologi dakwah bahwa kesucian dan 
kemuliaan spiritual adalah tujuan bersama yang dapat dicapai oleh semua individu tanpa 

memandang gender. Dengan demikian, pendidikan agama bagi perempuan menjadi jalan 
penting untuk menginternalisasi nilai-nilai keislaman dan memperoleh pengakuan sosial yang 

setara dalam komunitas Muslim. 
Secara keseluruhan, bait keempat ini mengandung ideologi dakwah yang menegaskan 

pentingnya pemberdayaan perempuan melalui pendidikan agama. Mitos tentang perempuan 

sebagai wong aji berfungsi sebagai alat simbolik untuk menyebarkan pesan bahwa kesetaraan 
dalam pendidikan agama adalah bagian dari nilai Islam yang progresif dan inklusif. Melalu i 

mitos dan simbol ini, lagu anak-anak tidak hanya mengajarkan nilai-nilai religius, tetapi juga 
mengadvokasi perubahan sosial yang mendukung peran aktif perempuan dalam kehidupan 
keagamaan dan sosial. 

Temuan ini juga dapat dibaca secara kritis sebagai upaya ideologis untuk mengarahkan 
perempuan pada peran religius tertentu yang tetap berada dalam kerangka moral Islam 

normatif. Dengan demikian, lagu ini sekaligus bersifat emansipatoris dan regulatif: membuka 
akses pendidikan agama bagi perempuan, tetapi tetap mengarahkan mereka pada nilai-nilai 
kesucian dan kepatuhan moral. Dakwah dalam konteks ini berfungsi sebagai mekanisme 

pengaturan sosial yang dibingkai dalam narasi kesetaraan. 

5. Bahasa Jawa dan Mitos Lokalitas dalam Dakwah 

Penggunaan bahasa Jawa dalam lagu ini membentuk sebuah mitos lokalitas yang kuat 

dalam konteks penyebaran ajaran Islam. Berdasarkan kerangka analisis Roland Barthes, bahasa 
daerah tidak bersifat netral melainkan sarat dengan muatan ideologis yang mengikat pesan-
pesan religius ke dalam ranah budaya lokal (Rohman, 2022).(Arhanuddin Salim, 2023). 

Dengan demikian, bahasa Jawa berfungsi sebagai medium simbolik yang menaturalisasi 
dakwah Islam, menjadikannya bukan sebagai sesuatu yang asing atau terpisah, melainkan 

sebagai bagian integral dari tradisi dan kehidupan sehari-hari masyarakat setempat. 

Mitos yang dibangun melalui penggunaan bahasa daerah ini memperkuat ideologi 
dakwah bahwa Islam dan budaya lokal dapat berjalan beriringan secara harmonis, mendukung 

narasi besar Islam Nusantara. Strategi ini memperkuat ideologi dakwah kultural yang 
memposisikan Islam bukan sebagai sistem nilai yang terpisah dari budaya, melainkan sebagai 

tradisi hidup yang menyatu dengan praktik sehari-hari. Dakwah yang disampaikan melalui 
bahasa Jawa menegaskan bahwa nilai-nilai Islam tidak hanya kompatibel dengan kearifan 
lokal, tetapi juga memperkaya identitas budaya masyarakat. Dengan demikian, lagu ini tidak 

hanya menjadi sarana pendidikan agama, tetapi juga alat untuk memperkokoh mitos 
keberlangsungan Islam yang berakar kuat dalam konteks sosial-budaya Nusantara. 



RI’AYAH, Vol. 10, No. 02, Juli - Desember 2025                                                              41 

6. Ideologi Islam Nusantara: Integrasi Religi dan Tradisi Lokal 

Lagu “Bocah Cilik-cilik” ini membangun sebuah mitos yang kuat mengenai Islam yang 

inklusif dan kontekstual, sejalan dengan gagasan Islam Nusantara. Simbol-simbol budaya 
seperti jagung, bahasa Jawa, serta konsep wong agung atau wong aji tidak sekadar elemen 
estetis, melainkan representasi budaya yang dibingkai dalam pesan-pesan Islam. Dalam 

kerangka Barthes, proses ini merupakan mitologisasi, di mana unsur-unsur sakral dan profan 
disatukan dalam satu narasi yang harmonis, sehingga Islam tampil bukan sebagai agama yang 

asing, melainkan sebagai bagian integral dari identitas budaya lokal. 

Ideologi dakwah yang terkandung dalam lagu ini menegaskan strategi dakwah kultural 
yang menempatkan Islam sebagai agama yang ramah dan adaptif terhadap budaya setempat  

(Hidayatullah, 2019).(Yusuf & Mujahidah, 2022). Melalui proses mitologisasi, dakwah tidak 
hanya bekerja pada tataran penyampaian ajaran secara tekstual, tetapi juga menginternalisasi 

nilai-nilai Islam ke dalam sistem makna budaya yang telah dikenal dan diterima oleh 
masyarakat. Temuan ini memberikan kontribusi teoretis terhadap kajian dakwah kultural dan 
semiotika dengan menunjukkan bahwa lagu anak berfungsi sebagai medium ideologis yang 

mereproduksi nilai keislaman melalui mekanisme mitos, sebagaimana dikonsepsikan oleh 
Roland Barthes. Penelitian ini memperluas pemahaman bahwa dakwah digital anak tidak 

bersifat netral, melainkan menjadi ruang produksi makna dan identitas religius yang terstruktur 
secara simbolik. 

Secara praktis, temuan penelitian ini memiliki implikasi bagi pengembangan konten 

dakwah anak di ruang digital. Lagu anak Islami tidak hanya perlu dinilai dari aspek hiburan 
atau pesan moral eksplisit, tetapi juga dari cara ia membingkai nilai, identitas, dan ideologi 

keislaman. Pemahaman ini penting bagi pendidik, dai, dan kreator konten agar lebih reflektif 
dalam merancang media dakwah yang sensitif terhadap konteks budaya sekaligus bertanggung 
jawab secara ideologis. Dengan demikian, lagu “Bocah Cilik-cilik” memperkuat narasi Islam 

Nusantara sebagai identitas keislaman yang inklusif, kontekstual, dan berakar pada kearifan 
lokal, sekaligus menegaskan peran budaya populer sebagai arena strategis dakwah di era 

digital. 

CONCLUSION 

Ternyata, lirik lagu “Bocah Cilik-cilik” menyimpan struktur makna yang tidak hanya 

bersifat permukaan, tetapi juga membentuk sistem tanda yang kompleks dan penuh muatan 
ideologis. Secara denotatif, lirik menggambarkan aktivitas keseharian anak-anak kecil yang 

belajar mengaji, menjaga akhlak, dan patuh kepada guru. Gambaran ini mencerminkan realitas 
sederhana kehidupan santri anak yang akrab dengan suasana religius di lingkungan pondok 
pesantren. Namun pada lapisan konotatif, tanda-tanda tersebut mengandung makna yang lebih 

dalam: anak-anak tidak hanya digambarkan sebagai makhluk polos, tetapi sebagai simbol 
kesalehan dan ketaatan yang dijadikan model ideal dalam masyarakat. Konotasi ini 

menunjukkan bahwa lirik lagu tidak hanya mendeskripsikan realitas, tetapi juga membentuk 
persepsi dan harapan sosial terhadap peran anak dalam lingkungan religius. 

Melalui pendekatan semiotik Roland Barthes, ditemukan bahwa konstruksi makna 

dalam lagu ini membentuk mitos religius yang bekerja secara halus namun efektif. Mitos 
tersebut merepresentasikan nilai-nilai dakwah dalam bentuk simbol-simbol yang dianggap 
alamiah, padahal merupakan hasil konstruksi budaya dan ideologi. Figur “bocah cilik” dalam 

lagu ini dimitoskan sebagai agen moralitas Islam sosok yang suci, rajin beribadah, dan 
sepenuhnya tunduk pada aturan agama. Representasi tersebut pada dasarnya menyampaikan 

pesan tersembunyi bahwa kesempurnaan akhlak dan kepatuhan spiritual harus dimulai sejak 
usia dini, bahkan menjadi standar bagi pertumbuhan ideal anak Muslim. Mitos ini tidak hanya 



RI’AYAH, Vol. 10, No. 02, Juli - Desember 2025                                                              42 

berfungsi sebagai refleksi nilai-nilai Islam, tetapi juga sebagai sarana internalisasi norma 
melalui medium lagu anak. Berdasarkan temuan ini, dapat dilihat bahwa lirik lagu dakwah 

berperan penting dalam proses ideologisasi, terutama dalam konteks pendidikan moral dan 
agama. Oleh karena itu, arah penelitian selanjutnya dapat dikembangkan dengan menjelajahi 

bagaimana mitos dan simbol dalam lagu sejenis yang diterima oleh audiens anak-anak dan 
bagaimana pesan tersembunyi tersebut berperan dalam membentuk kesadaran kolektif di 
lingkungan sosial yang lebih luas. 

 

REFERENCE 

Afif, N., Ubaidillah, A., & Sulhan, M. (2021). Konsep Kesetaraan Gender Perspektif Fatima 
Mernissi dan Implikasinya dalam Pendidikan Islam. IQ (Ilmu Al-Qur’an): Jurnal 

Pendidikan Islam, 3(02), 229–242. https://doi.org/10.37542/iq.v3i02.131 
Aisyah, S. (2022). Objek Pendidikan Menurut Perspektif Al-Quran. Jurnal Studi Pesantren, 

2(2), 77–88. https://doi.org/10.35897/studipesantren.v2i2.828 

Arhanuddin Salim. (2023). Moderasi Beragama Implementasi Dalam Pendidikan, Agama dan 
Budaya Lokal Penulis: In Rumah Moderasi Beragama (Rmb) Lembaga Penelitian Dan 

Pengabdian Masyarakat (Lp2M) Iain Manado. https://philpapers.org/rec/ISMMBI 
ashadi cahyadi. (2018). Pengembangan Dakwah Melalui Gerakan Kebudayaan Oleh Ashadi 

Cahyadi*. Sya’Iar, 18(2), 73–83. 

Harnia, N. T. (2021). Analisis Semiotika Makna Cinta Pada Lirik Lagu “Tak Sekedar Cinta” 
Karya Dnanda. Jurnal Metamorfosa, 9(2), 224–238. 

https://doi.org/10.46244/metamorfosa.v9i2.1405 
Hasyim, M., & Arafah, B. (2023). Semiotic Multimodality Communication in The Age of New 

Media. 11(1), 96–103. https://doi.org/10.11114/smc.v11i1.5865 

Heriyanto, M. A. Y. (2022). Komunikasi Dakwah dalam Buku Esai “Tak Ada Ikan Asin di 
Lautan” Karya Edi Ah Iyubenu. At Tabsyir Jurnal Komunikasi Penyiaran Islam, 

9(8.5.2017), 188–202. 
Hikmasari, D. N., Susanto, H., & Syam, A. R. (2021). Konsep Pendidikan Karakter Perspektif 

Thomas Lickona dan Ki Hajar Dewantara. AL-ASASIYYA: Journal Of Basic Education, 

6(1), 19–31. https://doi.org/10.24269/ajbe.v6i1.4915 
Khazam, K., Jamrizal, & Al Munir, I. (2023). Kompetensi Kepribadian Guru Dalam 

Pembiasaan Perilaku Hidup Bersih Dan Sehat Anak Usia Dini. Jurnal IHSAN : Jurnal 
Pendidikan Islam, 1(2), 48–61. https://doi.org/10.61104/ihsan.v1i2.48 

Kifah Al Omari, B. B. K. (2023). A Study of Some American Classic Westerns Based on 

Roland Barthes’s Theory of Semiotics. Common Ground Research Networks, 21(1), 9. 
https://cgscholar.com/bookstore/works/a-study-of-some-american-classic-westerns-

based-on-roland-barthess-theory-of-semiotics 
Mochamad Aris. (2023). Cyber Dakwah dalam Menarasikan moderasi beragama studi 

eksplorasi kanal youtube piweling maiyah. Tesis. 

Mukminin, M. S. (2024). Representasi Budaya Jawa dalam Lirik Lagu Prau Layar : Kajian 
Semiotika Roland Barthes. 3(Tahun), 1–12. 

Nanda, R. P. P. (2023). Analisis Semiotika Roland Barthes Pada Lirik Lagu “Aisyah Istri 
Rasulullah” Syakir Daulay. Communications, 5(1), 280–300. 
https://doi.org/10.21009/communications.5.1.1 

Nur Cahyo, W. (2020). Journal of Industrial Engineering & Management Research. Journal of 
Industrial Engineering Management, 6(2), 218–224. 

https://jurnal.teknologiindustriumi.ac.id/index.php/JIEM/article/view/571 
Official, U. (2025). Bocah Cilik-Cilik - Gus Ulinnuha. Youtube. https://youtu.be/ln-



RI’AYAH, Vol. 10, No. 02, Juli - Desember 2025                                                              43 

iDHWPbdw?si=EY2ATCNCWvtuhMIy 
Pardede, F. P. (2022). Pendidikan Karakter Perguruan Tinggi Islam Berbasis Multikultural. 

Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 11(01), 353–364. 
https://doi.org/10.30868/ei.v11i01.2127 

Rickert, M. (2022). Learning , Culture and Social Interaction Singing in semiotic assemblages 
. Pre-schoolers ’ use of songs in interaction. Learning, Culture and Social Interaction , 
32(December 2021), 100600. https://doi.org/10.1016/j.lcsi.2022.100600 

Rinanda, A., Achiriah, & Rasyid, A. (2022). Analisis Pesan Self Love Dalam Lirik Lagu 
Answer: Love Myself Produced By Beyond The Scene (BTS) (Analisis Semiotika 

Ferdinand De Saussure). At-Tazakki: Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan Islam Dan 
Humaniora, 6(1), 21–22. 
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/attazakki/article/view/12816/5765 

Rohim, N. (2025). Lirik Lagu Bocah Cilik Cilik Adella Girls Sholawat. Www.Rri.Co.Id. 
https://www.rri.co.id/hiburan/1400691/lirik-lagu-bocah-cilik-cilik-adella-girls-sholawat 

Rustandi, R. (2020). Internet sebagai Media Baru dalam Sistem Komunikasi Dakwah Islam 
Cyberdakwah : 3(2), 84–95. https://doi.org/10.23971/njppi.v3i2.1678 

Santi, D., & Aini, Y. (2022). Konsep Pengembangan Kurikulum Pendidikan Pesantren 

Menurut Nurcholis Madjid. TA’DIBAN: Journal of Islamic Education, 3(1), 1–19. 
https://doi.org/10.61456/tjie.v3i1.51 

Simanungkalit, K. E., & Rohmadi, M. (2025). Representation of Cultural Elements in Tombak 
Sulu Sulu Among the Batak Toba Community : A Semiotic Analysis Using Roland Barthes 
’ Perspective. 15(4), 1298–1307. 

Sobur, A. (2017). Semiotika Komunikasi. PT. Remaja Rosdakarya. 
Syahrul Hasibuan. (2023). Spritualitas Pendidikan Islam Menurut Syed Naquif Al-Attas. 

Journal of Islamic Education El Madani, 2(2), 71–84. 
https://doi.org/10.55438/jiee.v2i2.44 

V. Wiratna Sujarweni. (2014). Metodologi Penelitian (Lengkap, Praktis, dan Mudah 

dipahami). Pustaka Baru Press. 
Verolyna, D., & Syaputri, I. K. (2021). Cyber Dakwah: Plus Minus Penyiaran Islam Pada Era 

Disruptif. Jurnal Dakwah Dan Komunikasi, 6(1), 23. 
https://doi.org/10.29240/jdk.v6i1.2955 

Yusuf, M. A. (2023). KONSEP KOMUNIKASI DAKWAH: Dalam Kajian Kontemporer. 

Andhra Grafika. 
Yusuf, M. A., & Mujahidah, F. I. (2022). Aktualisasi Media Dakwah Instagram@ santribatang. 

AL MUNIR: Jurnal Komunikasi Dan Penyiaran Islam, 13(02), 133–143. 
Zifa Temirgazina, Kanat Rakhimzhanov, Marzhan Akosheva, Malgorzata Luczyk, Nurzhan 

Kulumzhanov, A. S. and R. Z. (2022). The semiotics of family in Kazakh wedding toasts 

from the perspective of intercultural communication. Metaphor and the Social World, 
12(2), 270–290. https://www.jbe-

platform.com/content/journals/10.1075/msw.19019.tem 
 


